
Rivista dell’Unione Buddhista Italiana

N. 1-2023 Poste Italiane S.p.A. - Spedizione in Abbonamento Postale - AUT. LO-NO/1280/04.2021- STAMPE IN REGIME LIBERO
P

er
io

di
co

 T
ri

m
es

tr
al

e

KASIA
SMUTNIAK:  

Mustang, 
progetto di vita

Le radici
dei Diritti

LA LIBERTÀ 
della religione

NOI SIAMO 
LA TERRA



In redazione:
Stefano Davide Bettera – Direttore responsabile 

Rev. Elena Seishin Viviani – Vicedirettore  
Giovanna Giorgetti

Nicola Cordone 
Antonella Bassi 
Guido Gabrielli

 
Segreteria di redazione:

Clara De Giorgi  

Progetto grafico:
Pulsa Srl

Gio Colombi, Dora Ramondino  

Foto: 
Shutterstock

Hanno scritto: 
Matteo Mecacci, Gherardo Colombo, Silvia Francescon, Jetsun Pema,

Kasia Smutniak, Michael van Walt van Praag, Francesco Tormen, Stefano Davide Bettera,
Doryou Cappelli, Robert Waldinger, Antonio Tripodi, Giovanna Giorgetti, Nicola Cordone, 

Lorenzo Maria Colombo, Marco Ghianda

UNIONE BUDDHISTA ITALIANA
L’Unione Buddhista Italiana (UBI) è un Ente Religioso 

i cui soci sono centri e associazioni buddhisti che operano nel territorio italiano.  
Gli scopi dell’UBI sono: riunire i vari gruppi buddhisti, senza alcuna ingerenza  
dottrinale o senza prediligere alcuna tradizione rispetto alle altre, siano esse  

Theravāda, Mahāyāna o Vajrayāna; diffondere il Dharma buddhista; sviluppare  
il dialogo tra i vari centri; favorire il dialogo interreligioso e con altre istituzioni  
italiane e rappresentare il Buddhismo italiano nell’Unione Buddhista Europea.

Per informazioni: 
www.unionebuddhistaitaliana.it 

Testata registrata presso il Tribunale di Milano N186 del 15/12/2020  -    
Poste Italiane SpA Spedizione in Abbonamento Postale   

AUT. LO-NO/1280/04.2021- STAMPE IN REGIME LIBERO  
Pubblicato e distribuito trimestralmente da UBI 

Stampato: MEDIAGRAF SpA - via della Navigazione Interna, 89
35027 Noventa Padovana (PD)   

Certificato PEFC

Questo prodotto
è realizzato
con materia prima
da foreste gestite in
maniera sostenibile e
da fonti controllate

www.pefc.it

PEFC/18-31-85



StefanoDavideBettera
Direttore

ED
IT

O
R

IA
LE

ostenibilità e diritti non sono dogmi né oggetti di fede, poiché 
nulla è dogma nel Buddhismo, ma tutto è scelta consapevole. 
La sostenibilità non è la semplice affermazione formale di un prin-

cipio, ma è un orizzonte, una scelta, un’opportunità, un impegno  
di cura. Sostenibilità e diritti vanno visti nella prospettiva di un inse-

gnamento nella cui ispirazione si approfondisce un modo di stare nel 
mondo che non risponde alla tendenza del momento, figlia dello smarri-
mento postmodernista, ma a una prospettiva senza tempo che si traduce  
in un’ortoprassi che opera per ridurre la fragilità e la ferita causata, oggi 
ancora di più, da un paradigma sociale insostenibile. 
In questa luce va inserita la visione peculiare di un nostro percorso 
ecologico, che trova linfa in un voto che si compie per salvare ogni forma 
vivente senza sostituirla con una vita artificiale. La prospettiva è dunque 
etica e politica, conseguenza di una chiamata al risveglio. Scegliere la 
sostenibilità non significa solo affermare una generica e formale difesa 
dei diritti, ma scendere nel concreto. Significa mettere le mani nella terra 
e tutelarne la forza, le tradizioni. Significa entrare in un dialogo senza 
ritorno con la condizione di impermanenza che caratterizza ogni vita 
e interrogarsi su quale sia il confine di uno scientismo ipertecnicista  
che ambisce invece all’immortalità. 
Questa sostenibilità dell’umano e del pianeta richiede di certo una tra-
sformazione degli atti. Ma, prima ancora, delle intenzioni, dello sguardo 
sulla realtà e delle parole che usiamo per rendere vivo quel dialogo. 
Con l’attenzione al pericolo e alla violenza che ogni visione estrema  
che dimentica l’uomo e la natura può comportare. 
Il nostro è un sentiero, una via di mezzo e il prenderci cura nasce nell’ap-
partenenza a una comunità e non a un’anonima collettività. Questa 
appartenenza ci richiede, come atto primario, proprio l’attuazione gen-
tile e compassionevole di quella compassione che cura, apre al sacro 
e permette la trasformazione.



N.1-2023

EDITORIALE
03 SOSTENIBILITÀ

DIRITTI
06 LA LIBERTÀ DELLA RELIGIONE

10 LA CHIMERA DI UN PORTO SICURO

14 NOI SIAMO LA TERRA	

CONVEGNI	
18 IMPARARE AD ESSERE UMANI  

24 MUSTANG, IL MIO PROGETTO DI VITA 

28 TIBET, UN TEMA DIMENTICATO

106
48

38 28
24SO

M
M

AR
IO

LA MADRE DELL’ARTE TERAPIA



14 33
EVENTI 
33 CYBORG-BUDDHA

BUDDHISMI
38 LA MADRE DELL’ARTETERAPIA

44 SENZA LASCIARE TRACCIA

48 IL BUDDHA SU ZOOM

52 RINUNCIARE ALLA SOFFERENZA

56 IL MOVIMENTO BUDDHISTA IN ITALIA

60 LOKANĀTHA, OLTRE L’ORIZZONTE 
PERDUTO 

62 MILAREPA, LA MIA ISPIRAZIONE 

CULTURE
66 VIAGGIO IN ORIENTE:
OU TOPOS TIBET

68 XXVI EDIZIONE TERTIO 
MILLENNIO FILM FESTIVAL 

PROGETTI
72 NASCE L’EYE CLINIC IN SRI LANKA

PER APPROFONDIRE
74 LETTURE CONSIGLIATE

78 ELENCO CENTRI

PER ABBONARTI VISITA IL SITO:
WWW.UNIONEBUDDHISTA

ITALIANA.IT/MAGAZINE

52

18



6

L'Ufficio per le Istituzioni Democratiche  
e i Diritti Umani rappresenta un perno 
per lo sviluppo di una libertà di culto
di Matteo Mecacci - Direttore di ODIHR* 

LA LIBERTÀ 
DELLA 
RELIGIONE

DIR
ITT

I



7

Il diritto alla libertà di pensiero, coscienza, 
religione o credo è un diritto umano mul-
tiforme, che abbraccia la dimensione indi-
viduale, collettiva, istituzionale, educativa 

e comunicativa, come è stato espressamente 
riconosciuto negli impegni presi dai 57 pae-
si che fanno parte dell’Organizzazione per la 
Sicurezza e Cooperazione in Europa (OSCE), 
così come da altri standard internazionali e re-
gionali.

Personalmente, mi sono occupato di questa 
libertà fondamentale fin dall’inizio del mio im-
pegno con il Partito radicale transnazionale a 
New York - accreditato come ONG presso il 
Comitato ECOSOC (Consiglio economico e 
sociale delle Nazioni Unite) - mettendola al 
centro del lavoro che ho fatto per la difesa e 
promozione dei diritti umani. Questo tema ha 
attraversato e tenuto insieme come un filo ros-
so le varie fasi dei miei impegni e incarichi sia 
all’estero sia in Italia.

Questo perché ho sempre sentito la negazio-
ne della libertà di religione e di coscienza da 
parte di uno stato nei confronti dei propri cit-
tadini come una delle più odiose e inaccetta-
bili restrizioni dei diritti umani che si possano 
imporre. Ricordo vivamente i racconti dei so-
pravvissuti all’Olocausto e le storie di coloro 
che sono invece periti perché perseguitati in 
quanto ebrei. E ricordo come fosse oggi quan-
do, ancora giovanissimo e prima di aver con-
cluso i miei studi liceali, incontrai a Firenze, in 
piazza della Repubblica, due monaci tibetani 
che si erano rifugiati in Europa dal Tibet, che 

mi raccontarono le persecuzioni subite da loro 
e dal loro popolo a causa della professione in-
dipendente della filosofia buddhista.

Se questo tipo di persecuzioni possono sem-
brare e sono oggi per fortuna distanti dalla 
realtà che si vive in Europa, tuttavia rappre-
sentano un monito ancora attuale, perché il 
tentativo di controllare le coscienze o di im-
porre la propria ideologia agli altri va avanti da 
lunghissimo tempo nella storia dell’umanità e 
dobbiamo continuare a combatterlo, rivendi-
cando l’autonomia dell’individuo e della sua 
coscienza rispetto a tutte le istituzioni, siano 
esse pubbliche o private. 

Nelle società multiculturali che caratterizzano 
le nostre democrazie, stiamo oggi affrontando 
sfide diverse, in parte nuove, che mettono a 
dura prova la capacità di continuare a vivere 
insieme in pace e in libertà. Infatti, le spinte 
migratorie, con i pluralismi e le diversità che 
si diffondono, rappresentano sfide complesse 
e il rispetto per la libertà religiosa, così come 
per altri diritti umani, è elemento fondamenta-
le per garantire sia la sicurezza di tutti, sia un 
sentimento diffuso di pacifica convivenza nelle 
diversità. 

Ricordo vivamente 
i racconti dei sopravvissuti 

all’Olocausto e le storie 
di coloro che sono invece 
periti perché perseguitati 

in quanto ebrei



8

* COS’È L’ODIHR
L'Ufficio per le Istituzioni 

Democratiche e i Diritti Umani 
è la principale istituzione 

dell'Organizzazione per la sicurezza 
e la cooperazione in Europa (OSCE) 

che si occupa della "dimensione 
umana" della sicurezza. Con sede 

a Varsavia, l'ODIHR è attivo in tutti 
i 57 Stati partecipanti dell'OSCE. 

Assiste i governi nell'adempimento 
dei loro impegni in quanto Stati 
partecipanti all'OSCE nei settori 
delle elezioni, dei diritti umani, 

della democrazia, dello stato 
di diritto, della tolleranza, 
dell'uguaglianza di genere, 

dell'istruzione, dell'anti-terrorismo, 
delle migrazioni e della non 

discriminazione.

Nel contesto dell'OSCE, l’impegno a rispettare, 
proteggere e realizzare il diritto alla libertà di re-
ligione o credo costituisce uno dei principi origi-
nali dell'Organizzazione e risale all'Atto Finale di 
Helsinki del 1975. È specificamente riconosciuto 
come uno dei principi guida fondamentali nel-
le relazioni reciproche tra gli Stati partecipanti 
dell'OSCE e un aspetto integrante del concetto 
di sicurezza di questa Organizzazione. Quando 
l’Atto di Helsinki fu siglato esisteva ancora l’Unio-
ne Sovietica e il fatto che la libertà religiosa fosse 
inclusa tra i diritti fondamentali accettati da tutti 
gli Stati rappresentò un primo tassello su cui co-
struire per scalfire un sistema autoritario che mi-
rava a controllare tutte le organizzazioni sociali, 
incluse quelle religiose.  

In linea con il suo mandato di assistenza agli Stati 
partecipanti dell’OSCE in campo di diritti uma-
ni e democrazia, che si è nel tempo sviluppato 
e rafforzato, l’Ufficio per le Istituzioni Democra-
tiche e i Diritti Umani (ODIHR) dell’OSCE, del 
quale sono direttore dal dicembre 2020, mette 
in campo un’ampia e dettagliata serie di attività 
in materia di libertà di religione o credo, volte an-
che all’adozione di misure efficaci per prevenire 
ed eliminare la discriminazione nei confronti di 
individui o comunità.

Tuttavia, nonostante gli impegni degli Stati OSCE 
a promuovere e proteggere la libertà di religio-
ne o fede e a favorire un clima di reciproca tolle-
ranza e rispetto tra credenti di diversa apparte-
nenza, così come tra credenti e non credenti, il 
diritto alla libertà di religione o fede rimane un 
tema delicato e ancora sotto pressione, a causa 
dell'azione da parte di autorità statali e non sta-
tali, che hanno impatti diversi su uomini e donne. 
In questo contesto, è importante riflettere su 
come l'introduzione di misure di emergenza 
per combattere la pandemia di COVID-19 e la 



99

continua e rapida digitalizzazione di molte sfere 
della vita abbiano rappresentato sia delle sfide 
che delle opportunità per promuovere questo 
diritto umano. 

Sebbene gli Stati OSCE e le loro istituzioni abbia-
no la responsabilità primaria di garantire la libertà 
di religione o credo per tutti, l’intera società in sen-
so lato gioca un ruolo importante nel promuovere 
il diritto alla libertà di religione o di credo, affron-
tando e combattendo l'intolleranza e la discrimi-
nazione. In particolare, hanno un ruolo centrale 
le comunità religiose o di credo, le organizzazioni 
della società civile (comprese le organizzazioni re-
ligiose e di altro tipo), le istituzioni nazionali per i 
diritti umani e l'uguaglianza, le università, i social 
media e i media tradizionali.

L'esperienza del nostro lavoro ci conferma come 
questo diritto umano si sviluppi al meglio in un 
ambiente in cui gli Stati consentano attività di 
sensibilizzazione, programmi educativi, dialoghi 
e partenariati interreligiosi, confronti tra lo Stato 
e le comunità religiose, e in cui le coalizioni della 
società civile siano attive nell'affrontare la discrimi-
nazione e promuovere una società più tollerante 

per la diversità religiosa e di credo, anche attra-
verso l’uso delle tecnologie digitali.
Esempi di questo nostro lavoro all’ODIHR sono 
i Principi guida di Toledo sull'insegnamento 
delle religioni e delle credenze nelle scuo-
le pubbliche, sviluppati con il supporto del 
Gruppo di esperti sulla libertà di religione o 
di credo dell’ODIHR, composto da 16 membri 
indipendenti provenienti da tutta la regione 
dell'OSCE. Questo testo si rivolge sia ai legi-
slatori che alle scuole, offrendo una guida sulla 
preparazione dei programmi di studio per l'in-
segnamento delle religioni e delle credenze, 
sulle procedure da preferire per garantire l'e-
quità nello sviluppo dei programmi di studio e 
sugli standard per la loro attuazione.
Avendo avuto modo di osservare da vicino il 
lavoro dell’Unione Buddhista Italiana sia men-
tre ero Parlamentare – quando l’Intesa con lo 
Stato italiano, a cui in piccola parte ho contri-
buito, fu approvata  – sia successivamente, e 
avendo da sempre grande rispetto per i ma-
estri buddhisti che promuovono, a partire da 
Sua Santità il Dalai Lama, insegnamenti fondati 
sulla compassione e il rispetto delle diversità, 
spero di contribuire, anche attraverso il lavoro 
di ODIHR e grazie al vostro aiuto, a rafforzare le 
nostre società rendendole più libere, tolleranti 
e inclusive. 

Il fatto che la libertà 
religiosa fosse inclusa 

tra i diritti fondamentali 
accettati da tutti gli Stati 

rappresentò un primo 
tassello su cui costruire 
per scalfire un sistema 
autoritario che mirava 

a controllare tutte 
le organizzazioni sociali, 
incluse quelle religiose

L’intera società in senso 
lato gioca un ruolo 

importante nel promuovere 
il diritto alla libertà 

di religione o di credo, 
affrontando e combattendo 

l'intolleranza 
e la discriminazione



10

DIR
ITT

I



11

Le problematiche 
della recente normativa 

sull’immigrazione 
e la speranza che la  

società produttiva e civile 
possa trovare una soluzione 

non divisiva, non politica, 
ma semplicemente umana

di Gherardo Colombo  
magistrato, giurista, saggista  

e scrittore italiano

LA CHIMERA 
DI UN PORTO 
SICURO



Salvare le persone che annegano nel Me-
diterraneo diventa giorno dopo giorno 
sempre più difficile, specialmente per le 
organizzazioni non governative italiane, 

per una serie di ragioni.
La normativa introdotta di recente sostanzialmen-
te sposta dal sindacato del giudice alle valutazio-
ni dell’amministrazione (dell’organo esecutivo) la 
materia riguardante sequestro e confisca dell’im-
barcazione e rende ambigua la possibilità di ef-
fettuare soccorsi multipli (il nuovo decreto recita 
che, una volta assegnato il porto sicuro da parte 
dell’autorità competente, la nave umanitaria deve 
raggiungerlo “senza ritardo”, ma che succede se 
c’è una nuova richiesta di soccorso? Non è chia-
ro). Così da una parte si inverte l’onere della prova 
in ordine al ricorrere delle condizioni che giustifi-
cano le due misure, dall’altra si contrasta il diritto 
del mare e si creano inopinatamente nuove occa-
sioni di contrasto tra l’ordinamento interno e chi, 
imbattendosi in persone in pericolo, ha a livello 
internazionale l’obbligo di salvarle.
A questo si aggiunge la prassi di assegnare il por-

to sicuro a centinaia di miglia marittime dal luogo 
in cui la nave ha effettuato il salvataggio, con no-
tevoli disagi per chi si trova a bordo e con con-
sistenti aumenti di costi per le ONG (soprattutto 
per il carburante). 
Le organizzazioni italiane incontrano poi difficoltà 
enormi nel reperimento delle risorse necessarie 
per operare. Si deve tener conto che mantene-
re una nave anche di piccole dimensioni (come 
ResQ People) e svolgere un numero congruo di 
missioni di salvataggio costa intorno ai due mi-
lioni di euro l’anno. Alle spalle delle associazioni 
straniere che operano nel Mediterraneo ci sono 
frequentemente donatori disposti ad aiutarle con 
cifre molto consistenti: ciò consente una discreta 

12



tranquillità non soltanto per l’attività corrente, ma 
anche per programmare la vita futura dell’associa-
zione. In Italia è assai raro che chi abbia disponi-
bilità consistenti si interessi al tema dei salvataggi 
in mare: la vita delle persone che attraversano il 
Mediterraneo in Italia non “tira”. Credo si tema 
che dare aiuto alle organizzazioni di salvataggio 
comporti la conseguenza di essere considerati in 
qualche modo fastidiosi, se non addirittura ostili, 
dalla quasi totalità delle forze politiche e da una 
fetta consistente della cittadinanza.
Certo esistono associazioni e fondazioni, il più 
spesso espressione di strutture religiose (ResQ 
è da tempo destinataria di donazioni da parte 
dell’Unione Buddhista Italiana, per esempio) o 
di sostegno ai bisognosi, che danno una mano, 
ma sono molto poche, e possono contribuire con 
somme limitate rispetto al fabbisogno. Di grandi 
donatori del mondo dell’industria, della moda, 
del marketing, delle assicurazioni, delle banche, 
insomma di coloro che potrebbero risolvere, 
magari anche da soli, tutti i problemi legati alla 
raccolta delle risorse di chi sta in mare, purtrop-
po non se ne vedono. E il sogno, cui personal-
mente terrei molto, di coprire le spese tramite le 
piccole donazioni di cittadini comuni, si dimostra 
irrealizzabile. Sarebbe davvero bello se le risorse 
per salvare le persone che annegano nel Medi-
terraneo arrivassero attraverso un aiuto minimo, 

paradossalmente un euro, ma da tante, tante per-
sone, diciamo due milioni, disposte a partecipare 
all’impresa. Sarebbe il segno che funziona davve-
ro la democrazia, non quella formale, disegnata 
sulla carta, ma quella sostanziale, fatta di gesti di 
solidarietà.
Sono tante le persone che ci mettono voglia, im-
pegno e anche qualche cosa di più di quell’euro 
per sostenere l’attività di ResQ, ma ancora sono 
migliaia, non milioni. E credo sarebbe utopistico 
pensare che possano arrivare a un numero tale 
da garantire il futuro della nave senza l’interven-
to di chi potrebbe contribuire con somme di im-
porto decisivo. ResQ è espressione della società 
civile e può vivere e operare nella misura in cui 
quella società civile la supporta, con tutte le sue 
componenti.
Occorre un salto culturale, etico, e – certo – anche 
politico. Occorre un approccio non ideologico o 
propagandistico: soccorrere chi è in pericolo, sal-
vare vite umane non è e non può essere un tema 
“divisivo”, come taluni dicono. È semplicemente 
necessario, perché ogni vita conta, e conta quan-
to tutte le altre. Per questo “salvare una vita è sal-
vare il mondo intero”.
È per questo salto che dobbiamo lavorare. È tan-
to importante quanto l’andare nel Mediterraneo 
per mettere in salvo i naufraghi. Anche perché 
se questo salto avviene, non sarà più necessario 
che i privati (com’è ResQ – People Saving People) 
suppliscano a ciò che dovrebbero fare gli Stati, 
Europa e Italia in testa.

“SALVARE UNA VITA 
È SALVARE 
IL MONDO INTERO”

13



Noi siamo
la Terra 

DIR
ITT

I



15

Noi siamo
la Terra 

Buddhismo, Ecologia 
Profonda e Diritti della Terra 

di Silvia Francescon - Responsabile 
Agenda Ecologia UBI 

La crisi ecologica in atto è la risultante 
di una cultura dominante fondata su un 
sistema antropocentrico che considera 
gli esseri umani separati e superiori ri-

spetto al vivente non umano. Un pensiero che 
è espressione di una crisi più profonda del sé, 
che si percepisce separato dalla Natura e che 
considera le fonti di vita quali oceani, foreste, 
animali non umani, come risorse passibili di 
sfruttamento. Un pensiero che si traduce in po-
litiche ed economie dell’avidità basate su siste-
mi di estrattivismo, eccessivo individualismo, 
cultura dello spreco e dell’iper-consumismo. 

Gli insegnamenti buddhisti, permettendo di 
superare il concetto dualistico di “ambiente 
dell’uomo”, rappresentano la base dell’ecolo-
gia profonda, termine con cui il filosofo nor-
vegese Arne Næss indicava un’ecologia che va 
oltre il mero contrasto all’inquinamento (defi-
nito con il termine di “ecologia di superficie”, 
incentrata su azioni per l’essere umano, posto 
a sua volta al di sopra e al di fuori della Natu-
ra). Per l’ecologia profonda noi siamo Natura: 
al centro vi è la relazione di reciprocità degli 
esseri umani con la Terra, di interdipendenza e 
di sacralità di ogni forma di vita. 

Il Buddhismo - nell’inequivocabile indicazione dei 
Canoni e nei voti dei bodhisattva e in particolare 
nelle pratiche di Thich Nhat Hanh, Buddhadāsa 
Bhikkhu e Phra Prayudh Payutto (Dhammapita-
ka) - è in sintonia con una visione eco-centrica, 
in una relazione di “inter-essere” con la comu-
nità della vita. Gli stessi esponenti dell’ecologia 



profonda (oltre Arne Næss anche Gary 
Snyder e Johanna Macy) hanno dimo-
strato grande interesse per la visione 
buddhista di anicca e di anattā e delle 
relative implicazioni etiche. 

La visione bio-centrica dell’ecologia 
profonda rappresenta, ritengo, la base 
più solida su cui poggiare i Diritti della 
Terra. Garantire i Diritti della Terra si-
gnifica riconoscere a tutte le forme vi-
venti, alla biosfera e ai suoi ecosistemi 
– alberi, oceani, animali, compresi gli 
animali non umani, fiumi, laghi, mon-
tagne – gli stessi diritti di cui godono 
gli esseri umani, come il diritto a esi-
stere, mantenersi e rigenerarsi. 

Come i diritti umani, i Diritti della Ter-
ra sono intrinseci e inalienabili: ogni 
essere assume dignità di persona, con 
il diritto di vivere secondo la propria 
natura. Da questo pensiero possono 
generare trasformazioni radicali che 
definiscono nuovi corsi, come è avve-
nuto nel passaggio dalla schiavitù al 
riconoscimento dei diritti umani uni-
versali.

Anche grazie alla spinta dei movi-
menti dei popoli indigeni, i Diritti 
della Terra si stanno espandendo in tutto il 
mondo: a partire dalla Nuova Zelanda dove 
la legislazione ha riconosciuto al fiume Whan-
ganui, al monte Taranaki e alla Foresta Te 
Urewera personalità giuridica con relativi di-
ritti, al Bangladesh la cui Alta Corte nel 2019 
ha riconosciuto i diritti a tutti i fiumi del Paese 

(in Bangladesh ci sono più di 200 fiumi) e alla 
National River Conservation Commission il 
ruolo di custode legale, all’Argentina dove nel 
2020 la municipalità di Rosario ha adottato una 
decisione a sostegno del riconoscimento dei 
diritti del fiume Paranà (il secondo fiume più 
lungo di tutta l’America Latina), all’Ecuador 

16



dove dal 2008 i Diritti della Natura fanno parte 
della Costituzione, al Canada, che riconosce i 
diritti del fiume (300 km) Muteshekau-shipu, 
all’India, nel cui Stato di Uttarakhand una cor-
te ha riconosciuto nel 2018 lo status di perso-
nalità giuridica all’intero regno animale, alle 
foreste, ai laghi, alle cascate e dove lo scorso 
aprile un giudice dell’Alta Corte di Madras ha 
emesso una sentenza secondo la quale Madre 
Natura ha gli stessi diritti degli umani, mentre 
il parlamento spagnolo ha riconosciuto i diritti 
al Mar Menor, la più grande laguna della peni-
sola iberica. Si tratta del primo ecosistema cui 
vengono riconosciuti diritti in Europa. La lista 

è vasta e in continua evoluzione. Per seguire 
gli aggiornamenti si può accedere a: https://
ecojurisprudence.org.
Sono i Diritti della Natura il punto di arrivo del-
la nuova azione ecologista? Probabilmente no. 
Tuttavia il loro riconoscimento è importante. 
È come se fossero uppaya, strumenti utili al 
raggiungimento di quella conversione ecolo-
gica che richiede una radicale trasformazione 
di pensiero in chiave biocentrica. Riconosce-
re i diritti dei non umani significa riconoscere 
la non separazione, significa abbandonare la 
visione antropocentrica, significa realizzare 
l’interdipendenza in chiave ecologica. È per 
questo che UBI è in prima linea, al fianco delle 
comunità locali e dei popoli indigeni, per pro-
muovere un’ecologia profonda, una visione 
biocentrica e il riconoscimento dei diritti an-
che ai non umani. 

“MADRE NATURA 
HA GLI STESSI DIRITTI 
DEGLI UMANI“

17



di Jetsun Pema  
ex Presidente di Tibetan  
Children’s Villages

(Estratto dell’intervento al convegno  
“Forever Tibet” - Milano novembre 2022)

Costruire la Scuola per il futuro  
di un Popolo in esilio

Quando Sua Santità ha lasciato il Tibet nel 
1959, oltre centomila tibetani lo hanno 
seguito in esilio. II Tibetan Children’s Vil-
lage (TCV) nasce poco dopo per volere 

del Dalai Lama, che ha sempre pensato che la priorità 
fosse l’istruzione dei bambini per mantenere viva la 
nostra cultura , per i futuri semi del Tibet. 

Iniziammo con 51 bambini. Bambini che avevano la-
sciato i loro genitori in Tibet; magari uno zio o una zia 

18

IMPARARE 
AD ESSERE 
UMANI

CONVEG
NI



19

li avevano portati attraverso le montagne in quel 
percorso così insidioso per arrivare in India, molti 
di questi bambini erano orfani o semi orfani. Poi 
ogni giorno ne arrivavano altri 10 o 20, e all’im-
provviso avevamo 800 bambini. 

Mia sorella andò dal governo indiano e chiese 
aiuti per costruire delle scuole. Ci dettero dei 
bungalow che erano stati costruiti durante l’oc-
cupazione britannica; dopo essere stati utilizzati 
dall’esercito britannico, erano stati requisiti dal 
governo quindi i bambini furono sistemati in 
queste case. Nel 1964, quando iniziai a lavorare 

(dopo che mia sorella scomparve l’anno prima), 
nel Tibetan Children’s Village c’erano circa 1000 
bambini dai 2 ai 7 anni. Alcuni avevano più di 7 
anni ed erano un po' troppo grandi per andare in 
quel tipo di scuola, ma i genitori non riuscivano 
a prendersi cura di loro e quindi avevamo anche 
questi bambini e ragazzi di 15/16 anni. Cercava-
mo di creare dei corsi ad hoc per loro; invece con 
i più piccoli iniziavamo con l’asilo e ogni anno ag-
giungevamo una classe e continuavano ad arri-
vare bambini. 

MODERNITÀ E TRADIZIONE 
DELL’ISTRUZIONE
Grazie all’aiuto dei nostri amici all’estero e del 
Governo indiano sono arrivati dei fondi e abbia-
mo costruito più scuole. Abbiamo iniziato a pen-
sare di creare anche delle case per i bambini, de-
gli alloggi, perché sapevamo che era importante 
per i bambini non soltanto imparare a leggere e 
scrivere ma avere l’amore e l’affetto dal momento 
che i genitori non c’erano. 

Nel ’67-’68 iniziammo a seguire il metodo Mon-
tessori per i nostri bambini, dall’asilo fino alla 
scuola primaria. Queste insegnanti indiane  



20

lavoravano tantissimo: iniziarono a formare le 
nostre insegnanti e così piano piano la scuola si 
sviluppò da primaria a secondaria di primo gra-
do, poi di secondo grado, e quindi riuscimmo a 
dare un’istruzione ai nostri bambini che avesse il 
riconoscimento dello Stato.  

L’istruzione che abbiamo dato ai nostri bambi-
ni era riconosciuta in India, un tipo di istruzione 
moderna ma molto molto radicata nella nostra 
cultura, nella nostra religione, nella nostra moda-
lità di vita. Cosicché i bambini cresciuti in esilio in 
India avrebbero potuto mantenere la loro iden-
tità. Questo non perché siamo fanatici nell’es-
sere tibetani, ma perché l’identità di un popolo 
è molto importante. E perché il fatto che tutto 
ciò che è caro ai tibetani – che sia la religione, la 
lingua o il nostro modo di vita – fosse completa-
mente distrutto dai cinesi in Tibet per noi è stata 
una tragedia.

Agli inizi degli anni Sessanta ci fu la Rivoluzione 
Culturale e furono distrutti quasi tutti i monaste-
ri, tranne qualcuno. Ne avevamo 6000, ne sono 
rimasti 10 o 12.



21

Tibetan Children's Villages, o TCV, è una comunità integrata in 
esilio per la cura e l'istruzione di orfani, indigenti e bambini ri-
fugiati dal Tibet. È un'organizzazione di beneficenza registrata 
senza scopo di lucro con la sua struttura principale basata a 
Dharamsala, nell'Himachal Pradesh, nel nord dell'India. TCV 
ha una rete diffusa in tutta l'India con oltre 12.000 bambini 
sotto la sua cura. 

Dal 1964 al 2006 il TCV è stato presieduto da Jetsun Pema, 
sorella del 14° Dalai Lama Tenzin Gyatso. Nel 2009, il TCV 
ha fondato il primo college tibetano in esilio a Bangalore (In-
dia) che è stato chiamato "The Dalai Lama Institute for Higher 
Education". Gli obiettivi di questo college sono insegnare la lin-
gua tibetana e la cultura tibetana, ma anche la scienza, le arti, 
la consulenza e la tecnologia dell'informazione agli studenti 
tibetani in esilio.

IL 65% DELLE PERSONE, 
DAL PRESIDENTE DEL VILLAGGIO, 

ALL’INSEGNANTE, AL CUOCO, INSOMMA 
TUTTO LO STAFF, UNA VOLTA SONO 
STATI BAMBINI CHE HANNO STUDIATO 

AL TIBETAN CHILDREN’S VILLAGE 

Allora i monasteri erano anche centri di istruzione 
per i tibetani, quindi insieme alla loro scomparsa 
distruggi l’anima di un popolo. Negli anni Ottan-
ta (1985 o 1986), ricevevamo ancora dai 700 ai 
1000 bambini l’anno dal Tibet. Oggi, da quattro o 
cinque anni, in un anno riceviamo 3 o 4 bambini: 
i confini sono completamente chiusi, sigillati. Le 
persone non possono uscire dal Tibet. 

UNA CATENA CHE SI AUTOGENERA
In questi 62 anni abbiamo lavorato alacremente 
per avere un buono standard nelle nostre scuo-
le, abbiamo formato i nostri insegnanti… adesso 
tutte le scuole hanno insegnanti completamente 
formati. Quando andate a visitare i bambini tibe-
tani vedete che la maggioranza delle persone 
che lavorano nei villaggi erano una volta bambini 
del Tibetan Children’s Village: il 65% delle perso-
ne, dal presidente del villaggio, all’insegnante, al 
cuoco, insomma tutto lo staff, una volta sono stati 
bambini che hanno studiato al TCV. 

In questo senso possiamo dire che l’educazione 
ha dato potere alle persone. E questa era la vi-
sione di Sua Santità: dare un’ottima istruzione ai 
nostri giovani. Ciò ha davvero fatto la differenza 
per la diaspora tibetana. Tutte le volte che Sua 
Santità va a parlare ai bambini sottolinea sem-
pre che nel loro studio devono andare quanto 
più in là possibile ma che la cosa importante è 
essere un buon essere umano. 



22

UN TEMA COMUNE A TUTTI
Come si fa crescere un bambino che diventerà 
un buon essere umano? Questa è stata una do-
manda molto importante per i nostri educatori. I 
nostri insegnanti hanno lavorato alacremente e la 

conclusione alla quale 
siamo arrivati è stata che 
la cosa più importante è 
insegnare ai bambini nella 
propria lingua madre. 

Quindi nell’86 abbiamo 
iniziato a tradurre tutti i te-
sti inglesi in tibetano: ab-
biamo iniziato dalla prima 
elementare, poi la secon-
da elementare, le scuole 
medie, e adesso l’educa-
zione che impartiamo ai 
nostri bambini è in tibe-
tano. Perché la lingua è la 

base di qualsiasi cultura. La lingua parlata. 

Una volta venne un Lama molto erudito a 
parlare ai giovani delle università indiane 
a Bangalore e disse: “Noi tibetani abbiamo 



23

PERCHÉ LA LINGUA 
È LA BASE DI QUALSIASI CULTURA. 

LA LINGUA PARLATA 

perso il nostro Paese, viviamo in esilio”. 
Ma poi aggiunse: “Anche se abbiamo perso 
il nostro Paese, se riusciremo a mantenere 
la nostra identità attraverso la lingua scritta 
e parlata, se riusciremo a mantenere la nostra 
cultura, che siate in Tibet o no non importa…  
avrete sempre una parte del Tibet in voi”. 

Poi leggiamo del Mahatma Gandhi, del li-
bro che scrisse sull’istruzione dei bambini 
indiani, in cui enfatizzava che bisognava in-
segnare ai bambini nella propria lingua ma-
dre perché quella è la lingua che conoscono 
da quando sono nati e che attraverso quel-
la lingua riusciranno a comprendere il loro 
mondo. I nostri insegnanti dopo i primi due 
o tre anni si sono resi conto che insegnare ai 

bambini tibetani in lingua tibetana era un 
metodo eccellente perché avevano capi-
to che insegnando in inglese imparavano 
le cose a memoria ma non potevano ma-
gari comprendere ciò che veniva insegna-
to. Invece insegnando il tibetano capivano. 
E quando si comprende ciò che si appren-
de si è portati a fare più domande e quan-
do si fanno più domande l’apprendimento 
si espande ulteriormente.

Al momento siamo veramente orgogliosi di 
dire che ci sono studenti tibetani, che han-
no studiato al TCV, che sono diventati me-
dici, ingegneri, infermieri, cuochi, cuoche, 
parrucchieri, falegnami… insomma tutta una 
serie di occupazioni per i giovani tibetani. 
E ovunque andiamo ci dicono che i bambini 
che provengono dal TCV sanno già di avere 
una grossa responsabilità come tibetani. 



CONVEG
NI

Mustang, 
il mio progetto di vita

24



Il Mustang è una regione a Nord-Est del Nepal. 
Geograficamente si trova nella zona monta-
gnosa dell’Himalaya e, essendo stato isolato 
per secoli dal mondo esterno, ha preservato la 

propria cultura e la propria radice tibetana. Proba-
bilmente è per questo che spesso viene chiamato 
“l’Ultimo Tibet” oppure “Il Regno di Lo”. 

25

Mustang, 
il mio progetto di vita

Proteggere la cultura locale 
di questa terra lontana

di Kasia Smutniak - Presidente Pietro 
Taricone Onlus

(Estratto dell’intervento al convegno 
“Forever Tibet” - novembre 2022)

Dal 1951 il Mustang geo-
graficamente appartiene al 
Nepal, ma di fatto la lingua 
e la cultura sono quelle tibe-
tane. Il confine è stato aperto 
al turismo solo nel ’92. Uno dei 
primi viaggiatori che hanno 
visitato il Mustang è stato 

Tiziano Terzani, che ha scritto anche un bellissi-
mo libro sull’argomento.

UN DESTINO?
Il mio primo viaggio fatto in Mustang era 
per pura curiosità, per conoscere un luogo 
nuovo, la sua cultura. Sono partita insieme 
al mio compagno Pietro Taricone e siamo 
stati lì e ci siamo persi in quella cultura, in 
quel popolo, in quelle storie, in quella terra, 
in quelle montagne. Nel viaggio di ritorno ci 
siamo messi a sognare ad occhi aperti, vole-
vamo fare qualcosa; ma quel qualcosa non 
era per niente certo ed è rimasto lì sospeso. 
Poi è arrivata la vita: mia figlia è nata qualche 
mese dopo, l’idea di poter tornare in Mus-
tang era sempre lì ma la bambina era così 
piccola e abbiamo aspettato qualche anno. 
Finché Pietro è venuto a mancare e io sono 
tornata lì da sola con mia figlia, come una 
promessa non scritta.

LA MOTIVAZIONE
Era qualcosa a cui mi ero aggrappata e quando 
sono tornata con mia figlia, nella stessa famiglia, 
con le stesse persone che ci avevano ospitato e 
con cui siamo sempre rimasti in contatto, sono 
arrivata piena della speranza di dare un senso 
alla tragedia che mi era capitata. Mi trovavo in 
una stanza con la madre di Tenzin, un mio ami-
co, in un villaggio nel Mustang del Sud e le ho 
chiesto: “Mi dici di che cosa avete bisogno?” 



26

Pema stava pregando mentre io aspettavo que-
sto momento e poi lei mi disse: “Noi non abbia-
mo bisogno di niente…”. 

Ecco, solo in quel momento io ho cominciato ad 
ascoltare, ad aprire la mia mente e il mio cuore ai 
bisogni degli altri e non soltanto al mio bisogno. 
Credo fortemente che chi decide di utilizzare il 
proprio tempo per aiutare gli altri è spesso mos-
so dalla ricerca di un senso, e a volte non è una 
motivazione giusta per cominciare un progetto. 

LA SCUOLA
Passano due anni e da allora in poi il Mustang 
non l’ho più lasciato. Ho viaggiato sempre con 
mia figlia, che nel frattempo cresceva, e ho volu-
to imparare di più e vedere sempre di più senza 
quell’ansia di dover fare qualcosa… Ho osserva-
to, semplicemente. E così ho appreso quali sono 
i bisogni principali di questo luogo, il Mustang, 
dove manca tutto. Nel senso che non ci sono 
presidi medici, non ci sono scuole adeguate, 
c’è qualche scuola privata e quelle governative  

non insegnano la lingua mustangi ai bambini, 
non insegna minimamente la cultura. Come se 
la cultura non fosse affatto una risorsa, e gli inse-
gnanti che vengono mandati in questa regione 
non solo sono nepalesi ma fanno anche molta 
fatica ad integrarsi con la popolazione locale.

La Ghami Solar School è stata aperta nel giu-
gno del 2016 con l’idea di preservare la cultura 
mustangi. È stata realizzata nel rispetto dell’ar-
chitettura tradizionale mustangi, con criteri 
di sicurezza antisismici ed allo stesso tempo 
con principi moderni per illuminare e scaldare  
l’edificio con l’energia del sole. L’edificio è com-
posto dalla parte scolastica e da un dormitorio 
che adesso ospita 50 bambini e 6 insegnanti 
(2 tibetani e 4 nepalesi). Le lezioni sono svol-
te in tre lingue: inglese, nepalese e tibetano. 
Il primo obiettivo della nostra scuola è di  
proteggere la cultura mustangi. I bambini 
di oggi saranno gli adulti di domani. Rappre-
sentano il futuro di un popolo che è a rischio 
di estinzione. 



27

Il mio progetto di vita è ormai legato a questo 
evento che fa da filo conduttore tra passato e 
futuro. Ricordo che mia figlia un anno non vole-
va partire perché voleva fare le vacanze con gli 
amichetti e perché le sembrava noioso andare 
in Mustang; io presi questa cosa come se il Mu-
stang ormai potesse non essere più quello che 
era per lei quando era piccola. Durante il viaggio 
di ritorno, che è durato 16/18 ore, quando siamo 
arrivate vicino alla Valle di Katmandu e il clima 
iniziava a passare dal freddo-secco all’appiccico-
so tropicale ed eravamo allo stremo delle forze 
(mentre io mi sentivo in colpa per averla porta-
ta di nuovo lì con me per le vacanze) ci siamo 
fermate sul ciglio di una strada per riposare un 
po' e per bere del thè, comprato in una piccola 
guest house che si trovava lì. C’erano le galline, i 
cani, iniziava a piovere ed ho pensato: “Abbiamo 
ancora tutta la notte davanti a noi… Come fac-
ciamo?”. A quel punto mia figlia, anticipandomi, 
mi ha detto: “Mamma, il giorno che sarai troppo 
vecchia per venire qui da sola ti ci porterò io…”. 



CONVEG
NI

TIBET, UN TEMA  
DIMENTICATO 

28



La questione 
tibetana riappare 
drammaticamente 
nell'attualità del 
conflitto in Ucraina

di Michael van Walt van Praag 
- Avvocato e Professore di diritto 
internazionale

(Estratto dell’intervento al convegno 
“Forever Tibet” - novembre 2022)

La visione pessimistica sulla questione 
Tibet - Cina è molto giustificata, ed è 
molto importante capire come i cinesi 
vedono il Tibet. La loro visione consiste 

nell’essere convinti che il Tibet abbia sempre 
fatto parte di questa grande patria cinese, una 
parte integrale di questa patria già da migliaia 
di anni. I nostri governi e i mass media aiutano 
la Cina a fare questa propaganda non solo ai 
cinesi, ma anche a livello internazionale. Faccia-
mo molto poco per contraddire questa narra-
zione cinese. 

COME IN UCRAINA
Quando i tibetani hanno iniziato il dialogo con 
la Cina c’è stato un periodo in cui il governo ti-
betano ha fatto un grande sforzo per non fare 
niente che potesse irritare i cinesi, ossia non 
parlare troppo del fatto che il Tibet non facesse 
parte della Cina, dell’invasione, dell’occupazio-
ne. Tutte queste parole non si sentivano molto 
spesso; si sentivano solamente discorsi sulla 

prospettiva di un futuro insieme alla Cina, ma in 
autonomia. Il risultato è che oggi quando parli a 
molte persone - ma anche agli specialisti nei Mi-
nisteri degli Affari Esteri, conoscitori della Regio-
ne, dell’Asia e della Cina - hai la percezione che 
loro abbiano dimenticato quale era il problema 
fondamentale della situazione del Tibet. Hanno 
dimenticato che l’invasione del Tibet è simile a 
quanto accade oggi in Ucraina. Ovvero l’aggres-
sione della Cina, di un grande Paese, a un picco-
lo Paese geograficamente limitrofo. È la stessa 
cosa della Russia con Putin e quando ho sen-
tito il suo discorso la sera prima dell’invasione 
dell’Ucraina avevo l’impressione che avesse 
letto questi white papers, i “libri bianchi” cine-
si sul Tibet. Erano le stesse logiche: la Russia 
doveva aiutare l’Ucraina, entrare per aiutare 
la popolazione di lingua russa in Ucraina, 
l’Ucraina aveva da sempre fatto parte del-
la grande famiglia della nazione russa, della 
cultura russa, e non era veramente un Paese 
indipendente, non doveva esserlo.



30

COLONIALISMO CINESE
Abbiamo dimenticato quello che è successo 
più di settant’anni fa nel Tibet e abbiamo deci-
so che il fatto non ha più importanza oggigior-
no. Ma queste due concezioni sono sbagliate. 
I sentimenti dei cinesi, che considerano i tibeta-
ni ingrati, dopo che la Cina ha favorito lo svilup-
po economico nella Regione e tante altre cose, 
riflettono una mentalità colonialista: i Paesi co-
lonialisti europei seguivano esattamente lo stes-
so pensiero, legato all’ingratitudine del Paese 
colonizzato che ha ricevuto la civilizzazione. 

Credo sia importante iniziare a pensare al re-
gime cinese nel Tibet come a un regime colo-
nialista. Il Tibet ha diritto alla decolonizzazione, 
ha il diritto all’autodeterminazione. È un diritto 
fondamentale, riconosciuto dalle Nazioni Unite – 
riconosciuto anche per il Tibet dalle Nazioni Uni-
te già nel 1961 - ma non abbiamo fatto niente 
per attuarlo. È questo il modo in cui deve essere 
pensato il Tibet: un Paese che è stato colonizza-
to, un Paese occupato, come lo sono alcune parti 
dell’Ucraina. 

COME NEI PAESI BALTICI
Tempo fa mi trovavo in Lituania, a Vilnius, dove 
ho parlato di questo argomento e mi sono reso 
conto che è molto semplice parlare con la gente 
che vive nei Paesi Baltici perché hanno vissuto 
l’esperienza molto recente dell’occupazione rus-
sa per cinquant’anni. Ma cinquant’anni di occu-
pazione non vogliono dire che l’indipendenza 
legale, l’esistenza dello Stato sia annullata. Se 
l’occupazione del Tibet nel biennio 1949-1951 
era fondamentalmente illegale (e lo era, non c’è 
possibilità di dire che non lo fosse, allo stesso 
modo dell’invasione dell’Ucraina) non è succes-
so niente da quel momento ad oggi per dire 
che questa illegalità sia stata legalizzata. I nostri 
ministri degli affari esteri, tuttavia, continuano a 
considerare il Tibet come parte della Cina: ma 
su quale base? 

ABBIAMO DIMENTICATO
Dopo il 1951, perché la Cina ha voluto annette-
re il Tibet? Il Diritto Internazionale proibisce agli 
altri Stati di riconoscere un’annessione illega-
le. Quindi come possiamo riconoscerla? È una 



31

È professore e avvocato 
internazionale specializzato 
nella risoluzione dei conflitti 

intra-statali. Ha prestato servizio 
come consigliere e consulente 
per numerose organizzazioni 

governative e non governative 
nei colloqui di pace in regioni 

che vanno dalla Cecenia 
alla Papua Nuova Guinea, 

ed è attualmente presidente 
esecutivo di Kreddha, 

un'organizzazione internazionale 
non governativa per la 

prevenzione e la risoluzione 
dei violenti conflitti intrastatali 
da lui fondata nel 1999. Autore 
insieme a Miek Boljes di "Tibet 

Brief 20/20", un campanello 
d'allarme che stabilisce un legame 
tra l'attuale espansionismo della 

Cina e l'incauta pacificazione della 
comunità internazionale sul Tibet.

Michael van 
Walt van Praag

violazione da parte dei nostri governi, secondo 
il diritto internazionale, riconoscere il Tibet come 
una parte della Cina. Invece, quello che dob-
biamo fare, secondo l‘ordine internazionale in 
cui viviamo e che vogliamo proteggere contro 
gli aggressori e i violatori, è avere una politica 
di non riconoscimento, come è stato fatto con 
il Timor-Leste, come è stato negli Stati Uniti 
e nella maggior parte dei Paesi europei quando 
i Paesi Baltici sono stati occupati. 
Alla fine dell’occupazione il Timor-Leste e i Pae-
si Baltici sono tornati all’indipendenza (che già 
avevano in realtà perché i loro Stati non hanno 
mai finito di esistere). Noi abbiamo un dovere 
verso questo Stato che ancora esiste ma che è 
occupato e dobbiamo parlare con parole chiare: 
il Tibet è un Paese occupato, dobbiamo parlare 
del popolo tibetano come di un popolo e non 
come di una minoranza cinese. Ma queste paro-
le non vengono pronunciate o scritte dai media 
molto spesso. Trent’anni fa era differente. Oggi 
si parla di “gruppi etnici della Cina”, “i tibetani 
e altri gruppi etnici della Cina” oppure di “altre 
minoranze”, ma questa non è una questione di 
diritti delle minoranze, non è soltanto un caso 
di diritti umani: è un caso di occupazione.

È QUESTO IL MODO IN CUI DEVE 
ESSERE PENSATO IL TIBET: UN PAESE 

CHE È STATO COLONIZZATO, 
UN PAESE OCCUPATO, 

COME LO SONO ALCUNE PARTI 
DELL’UCRAINA

VERITÀ ANTI STORICHE
Ci sono molte persone che credono che la pro-
paganda cinese - fondata sull’assunto che il Ti-
bet fa parte della Cina da centinaia e centinaia 
di anni - non sia completamente corretta, ma 
che debba esserci qualcosa di vero. Se guar-
diamo ai documenti che sono stati scritti in 
quel periodo, si capisce molto bene che nes-
sun Paese pensava che il Tibet facesse parte 
della Cina. Non lo pensavano i mongoli, non 
lo pensavano gli indiani e non lo pensavano 



32

i cinesi. Se si leggono i documenti in lingua 
cinese della dinastia dell’impero Yuan, di quel-
lo dei Ming e di quello dei Qing, il Tibet non 
figura come una parte della Cina. E quindi 
i cinesi che oggi dicono che faceva parte della 
Cina danno una versione falsa della Storia.

Si può naturalmente comprendere che i cinesi 
utilizzino una visione dell’Asia sinica, confucia-
na. È naturale per questa cultura considerare 
la Cina come il centro del mondo conosciuto e 
l’imperatore cinese per definizione l’imperato-
re di tutto il mondo, universale. E non sono gli 
unici al mondo ad avere questa visione ideo-
logica. Il libro che abbiamo scritto (vedi box) è 
il risultato di 10 anni di ricerca con accademici 
e università di ogni parte del mondo specia-
lizzati in storia mongola e cinese. Con loro ab-
biamo studiato non solamente questa visione 
sinica attraverso scritti in lingua cinese, ma ab-
biamo dato uguale importanza a quelli tibeta-
ni, mongoli, russi, giapponesi, coreani, vietna-
miti, per conoscere veramente quali fossero 
queste relazioni. Ebbene, il risultato emerso 
è che il Tibet non solo non faceva parte del-
la Cina tre o quattrocento anni fa, ma che non 
ha mai fatto parte della Cina. Anch’io - che ero 
condizionato dopo molto tempo a pensare 
che forse in alcuni periodi il Tibet avesse fatto 
un po' parte della Cina - posso invece affer-

IL TIBET NON SOLO NON FACEVA 
PARTE DELLA CINA TRE 

O QUATTROCENTO ANNI FA, 
MA NON HA MAI FATTO PARTE 

DELLA CINA

mare chiaramente che non ha mai fatto parte 
della Cina. Quindi, quando la Cina ha invaso il 
Tibet, il Tibet era un Paese indipendente. 

SPERANZE DI CAMBIAMENTO
Circa tre mesi fa c’è stata un’udienza in un 
Congresso americano. C’ero anch’io e ho 
detto più o meno le stesse cose ho detto 
qui oggi; i temi dell’udienza riguardavano lo 
status del Tibet e quale dovrebbe essere la 
politica americana. C’è una proposta di leg-
ge che è stata introdotta dal Senato e dalla 
Camera dei rappresentanti del Congresso 
Americano che ha ricevuto l’apporto dei due 
partiti e spero che nei prossimi mesi divente-
rà una legge. Questa legge imporrebbe che 
gli americani non possano considerare il Ti-
bet come parte della Cina, riconosce il diritto 
di autodeterminazione del popolo tibetano, 
dichiara che la propaganda cinese è falsa e 
che il Governo americano dovrà contrastare 
questa propaganda e che attivarsi per trovare 
una soluzione al conflitto. La comunità interna-
zionale deve riconoscere il conflitto tra Tibet e 
Cina come internazionale e non come un con-
flitto interno alla Cina (pensando ai tibetani 
che attualmente vivono in Cina). Nel momento 
in cui parliamo di conflitto internazionale, c’è 
una responsabilità internazionale per trovare 
una soluzione.



33

CYBORG-BUDDHA

Dialogo sull’intelligenza artificiale

con Francesco Tormen e Stefano Davide Bettera

(Estratto del dibattito al Festival Mimesis - Teatro San 

Giorgio di Udine, ottobre 2022)

EVENTI

PREMIO UDINE FILOSOFIA 2022

FILOSOFIA E TRASFORMAZIONE 
DIGITALE

FESTIVAL MIMESIS
27-28-29 OTTOBRE 2022 | NONA EDIZIONE 

SABATO 29 OTTOBRE 2022

A cura di Luca Taddio realizzato in collaborazione con Damiano Cantone e Silvia Capodivacca

ASSOCIAZIONE CULTURALE TERRITORI DELLE IDEE 

IN COLLABORAZIONE CON UBI UNIONE BUDDHISTA ITALIANA



34

LA RIVOLUZIONE DELL’INTELLIGENZA 
ARTIFICIALE: PAURE, OPPORTUNITÀ,  
IMPATTO SOCIALE, CULTURALE  
E POLITICO 
• FRANCESCO TORMEN L’idea di intelligenza 
artificiale spesso noi la consideriamo interes-
sante per quanto riguarda il tema di “macchine 
senzienti”: un computer, un robot che in qual-
che maniera acquisisce coscienza. Secondo me, 
però, non è questa la principale questione per 
cui l’intelligenza artificiale ci dovrebbe interes-
sare per i prossimi decenni; ci dovrebbe interes-
sare invece in relazione al concetto di singolarità 
tecnologica. L’idea della singolarità tecnologica 
è un momento nella storia dello sviluppo tecno-
logico nel quale la velocità di implementazione, 
di sviluppo di nuove forme di tecnologia diventa 
talmente elevata che non è più possibile gestirla 
o prevederla. A un certo punto le macchine, gli 
algoritmi avranno un’intelligenza paragonabile a 
quella umana, ossia avranno quella elasticità che 
ci caratterizza che permetterà a questo algoritmo 
o a questa intelligenza artificiale di adattarsi a 
certi compiti in una forma creativa o comunque 
flessibile. 
Nel momento in cui questa cosa dovesse veri-
ficarsi non sarebbe più possibile prevedere gli 
ulteriori sviluppi della tecnologia a partire dall’in-
telligenza artificiale stessa. Dobbiamo immagina-
re che un computer che fosse intelligente come 
un essere umano lo sarebbe immediatamente 
molto di più, perché avrebbe la stessa elastici-
tà e creatività del pensiero umano ma avrebbe 
una capacità di calcolo sostanzialmente illimitata, 
avrebbe la possibilità di mettersi in rete con altre 
intelligenze artificiali. Noi possiamo creare un’e-
quipe in cui ci confrontiamo e uniamo le forze per 
risolvere un problema, ma ci scambiamo pochi 
bit di informazione al minuto, attraverso la parola 

o qualche altro mezzo. Due intelligenze artificiali 
di livello umano potrebbero scambiarsi istanta-
neamente enormi quantità di dati. Inoltre, un’in-
telligenza artificiale avrebbe immediatamente 
accesso a tutto lo scibile umano, non dovrebbe 
studiare un po' alla volta le varie discipline scien-
tifiche, le saprebbe spontaneamente. 
Ma ben prima di arrivare a questo punto ci sa-
ranno cambiamenti in tutti i settori della nostra 
vita, e questo cominciamo già a vederlo con 
le chatbot che generano testo e immagini si-
mulando la creatività umana. Innanzitutto il la-
voro: sempre più mansioni saranno sostituite 
da macchine e algoritmi, più efficienti e meno 
costosi del lavoro umano, che progressivamen-
te sparirà. I governi dovranno trovare soluzioni 
per garantire il sostentamento di enormi masse 
inoccupate, che probabilmente trascorreranno 
parte del loro tempo in mondi virtuali estrema-
mente realistici. Inoltre tutti i settori della scien-
za e della tecnica potrebbero avere uno svilup-
po vertiginoso, a cominciare dalla medicina: 
con ogni probabilità ci saranno forme di “edi-
ting” genetico che renderanno possibili forme 
di manipolazione del DNA assolutamente speci-
fiche, puntuali. Persino il tema dell’invecchiamen-
to, della morte come destino inesorabile dell’es-
sere umano potrebbero cominciare a diventare 
una sfida che potremo affrontare. Con tutte le 
enormi complicazioni di carattere etico, filosofi-
co, spirituale ma anche pratico. 

• STEFANO DAVIDE BETTERA La doman-
da cardine è: che tipo di umanità stiamo co-
struendo e che tipo di umanità vogliamo co-
struire. L’umanità è storicamente relazionale. 
Se tu privi l’umanità della sua dimensione 
relazionale stai costruendo un modello di 
non convivenza civile sociale e culturale, nel 



35

concreto, che di fatto aliena l’essere umano.  
Credo fondamentalmente che quando un es-
sere umano viene messo ai margini della so-
cietà è destinato a restare ai margini. Perché la 
marginalizzazione sempre più forte, sempre più 
evidente è figlia di questo processo di trasforma-
zione. E le persone che non hanno o che sono 
private di una voce possibile di consultazione, 
non hanno la possibilità di opporsi a questo pro-
cesso di trasformazione e di capire quali posso-
no essere le ricadute di questa trasformazione. 
Il tema è che l’essere umano non è un adden-
do di questo processo trasformativo perché 
l’essere umano è centrale. Credo che se non 
si riporta al centro di una riflessione etica, spi-
rituale e anche religiosa il tema del modello 
di umanità che vogliamo costruire, del mo-
dello di relazione e di comunità che voglia-
mo costruire, perdiamo davvero la direzione.  
Il problema è che poi le grandi decisioni che or-
ganizzano questa società vengono prese ad un 
livello che è altamente superiore rispetto a quello 
di cui la politica oggi ha la possibilità di essere 
protagonista. 

LA TECNOLOGIA È BUONA O CATTIVA?
• FRANCESCO TORMEN Noi siamo animali so-
ciali, come diceva Aristotele, come sappiamo da 

sempre e come è evidente. Questo da un lato ci 
impone di dare importanza a questo aspetto, ma 
dall’altro lato potrebbe darci un po' di fiducia. L’es-
sere umano è così tanto assetato di relazioni che 
probabilmente troverà sempre il modo di averle. 
Prendiamo Facebook e la preoccupazione per 
i giovani, soprattutto 5 o 6 anni fa, che sembrava 
non comunicassero più, non si incontrassero più 
dal vivo ma facessero tutto dai social network in 
stati più o meno di alienazione. Le ricerche so-
ciologiche su questo tema hanno cominciato 
a mostrare che non è esattamente così. Nella 
maggior parte dei casi c’è il social network ma 
c’è l’amicizia reale. Sull’amicizia concreta, 
lo scambio autentico, verbale e fisico si innesta 
e si integra anche la comunicazione digitale. 
La speranza è che questo continui anche nel 
futuro. Questo implica un altro discorso più 
generale sulla bontà o sul pericolo o sul dan-
no legato alla tecnologia. La tecnologia non è 
mai intrinsecamente buona o cattiva: le stesse 
tecnologie che ci hanno permesso la comunica-
zione, ad esempio internet, sono nate in ambito 
bellico; al di fuori di questo ambito hanno aspetti 
deleteri che riguardano il far leva su meccanismi 
di ricompensa basati sulla dopamina che creano 
delle vere e proprie dipendenze digitali legate 
alla sete di profitto. Ma d’altra parte danno il per-
messo di accedere a qualunque forma di cono-
scenza, di coltivare qualunque tipo di interesse, 
di scambiare le proprie idee con qualunque per-
sona sul globo terrestre condivida determinati in-
teressi. Insomma ci sono anche tanti usi positivi.

• STEFANO DAVIDE BETTERA La tecnologia in 
sé non è intrinsecamente buona o cattiva: non 
ho mai creduto alla vulgata dell’alienazione re-
lazionale a causa dei social network. Noi conti-
nuiamo a passare gran parte della vita dentro il 
reale e quindi “nell’esserci”, nonostante non ne 

Tutto 
nella vostra vita 

è destinato 
a dissolversi. 

Impostate 
il vostro percorso 

sulla cura 



siamo spesso consapevoli. Ma nel momento in 
cui io non compenso con l’aspetto relazionale 
un aspetto di presenza e di ingerenza tecnolo-
gica nella vita creo un uomo a metà. La dottrina 
buddhista pone la cura al centro della propria 
visione e del proprio agire. Non è un caso che 
uno degli ultimi insegnamenti del Buddha re-
citi: “Tutto nella vostra vita è destinato a dissol-
versi. Impostate il vostro percorso sulla cura”.  
Entrate nel vostro percorso di vita e comporta-
tevi con consapevolezza, non agite senza pun-
ti di riferimento, senza una stabilità interiore e 
identitaria; comportatevi come una persona che 
si prende cura del proprio essere nel mondo. 
E questa è la grande sfida, credo. E la grande 
opportunità che può venire dal Buddhismo, so-
stanzialmente, è quella di indicarci un modo per 
tornare a prenderci cura delle cose, per tornare 
a prenderci cura della nostra identità in questo 
mondo. Credo che questa sia la grande eredità 
che il Buddhismo può lasciarci oggi. 

INTELLIGENZA ARTIFICIALE
E SOFFERENZA 
• FRANCESCO TORMEN Oggi il Buddhismo - 
come tradizione, come prospettiva filosofica 
ma anche come insieme di pratiche di vita - ha 
un potenziale effetto immunizzante rispetto 

all’invasione delle tecnologie. Ci permette di 
mantenere un ancoraggio, un radicamento nel 
qui ed ora, nel corpo, nell’esperienza, nella rela-
zione. Quindi da un lato aiuta come bilanciamen-
to critico, come antidoto rispetto a quello che sta 
succedendo. Dall’altro potrebbe fornire anche 
degli strumenti per accogliere il cambiamento, 
per accogliere la tecnologia. Da questo punto 
di vista, il nome di questa Conferenza, ‘Cyborg-
Buddha’, si ispira ad un libro ancora inedito di 
James Hughes che si intitolerà Cyborg Buddha: 
Using Neurotechnology to Become Better People 
(“Cyborg-Buddha: usare le neurotecnologie per 
diventare persone migliori”, N.d.R.). Un titolo in-
quietante, ma c’è anche un altro aspetto. 
Il fatto che noi possiamo, con lo sviluppo delle 
biotecnologie e con l’integrazione uomo-mac-
china, modificarci risuona con alcune aperture 
del Buddhismo rispetto ad altri paradigmi reli-
giosi. Un’apertura è che il pensiero buddhista 
non fa riferimento a un’anima umana immorta-
le. Benché la vita sia sacra e inviolabile, l’essere 
umano è qualcosa che cambia nelle epoche. La 
cosmologia indo-buddhista si spalma su milioni 
o anche miliardi di anni, durante i quali c’è una 
trasformazione delle diverse specie, come quel-
la umana, un po' come – anche se in modo non 
del tutto analogo – nella teoria dell’evoluzione 
di Darwin. Quello che c’è in comune è la fluidi-
tà: non c’è l’essere umano fatto una volta e per 
sempre, con determinate caratteristiche stabili 
ed essenziali, l’essere umano cambia. Ma come 
cambia? E da cosa dipende il cambiamento? 
Dipende dal karma. Karma che vuol dire azione. 
Dipende da come agisce. L’uomo diventa ciò 
che è, epoca dopo epoca, attraverso il suo agi-
re; sono le sue azioni che lo determinano. Quindi 
c’è un’apertura metafisica all’idea che non siamo  

L’uomo diventa 
ciò che è, epoca 

dopo epoca, 
attraverso il suo 

agire; sono 
le sue azioni che lo 

determinano 

36



qualcosa di cristallizzato e fisso, ma siamo qual-
cosa che si trasforma nel tempo.  
Dal punto di vista buddhista la sofferenza non è 
una cosa bella o necessaria ma è una condizio-
ne da superare. La sofferenza non ha niente di 
bello, niente di nobile ma è una sciagura che ci 
accomuna e qualcosa contro cui lottare insieme 
per sconfiggerla. Nella misura in cui la tecnolo-
gia diventa uno strumento di riduzione e pro-
gressiva eliminazione della sofferenza allora è 
qualcosa che vale la pena accogliere. Si potreb-
bero fare degli esempi in campo medico, delle 
cure palliative, che potrebbero far riflettere an-
che chi è più scettico.

• STEFANO DAVIDE BETTERA Parto dal punto 
di partenza di tutto l’Insegnamento buddhista 
che è la prima nobile Verità. La prima nobile ve-
rità non dice di eliminare la sofferenza e concor-
do sul fatto che nella sofferenza e nel dolore non 
ci sia alcuna dignità e alcuna prova di eroismo. 
Però se lo sviluppo tecnologico può aiutarci a 
vivere meglio, cosa accade quando questo non 
è possibile? Quando la vita arriva ad uno sta-
dio terminale, dove tutto l’apparato ottimistico-
consolatorio di qualunque tradizione spirituale, 
religiosa, filosofica non funziona più perché tu 
di fatto sei davanti all’ultima attività irrevocabile 
di una condizione, su cui non hai alcun potere, 
allora, in quel caso, la risposta qual è? Quando 
la sofferenza diventa l’unica condizione possibile 
dell’esistenza la risposta qual è? 

Il ragionamento filosofico-spirituale buddhista 
nei confronti del fine vita si differenzia profonda-
mente non tanto per la questione sull’anima, sul 
fatto che la proprietà della vita è di Dio e neanche 
che la sofferenza in quel caso lì vada eliminata ad 
ogni costo. Ma su un aspetto fondamentale, su 
quello che dice la prima nobile verità: abbraccia-
re la condizione esistenziale. Imparare a stare in 
quella condizione e ad abbracciarla. Di fronte a 
ciò il delirio tecnologico dell’implementazione 
umana fino alla soglia dell’onnipotenza non è un 
concetto propriamente buddhista. La finalità di 
ogni percorso spirituale, fondamentalmente, di 
fronte alla domanda del che cosa significa vive-
re, è che bisogna accettare la vita anche quan-
do non c’è una risposta. Questo è quello che il 
Buddhismo ci indica di fare. Non ci sta dicendo di 
diventare dei superuomini, ma ci sta dicendo che 
nel momento in cui tutto crolla il Buddha dice ad 
Ananda: “Impostate il vostro percorso sulla cura”; 
cioè, imparate ad abbracciare e a prendervi cari-
co di quella condizione di fragilità. E la fragilità 
vuol dire riconoscere la relazione, riconoscere 
che il destino dell’altra persona mi riguarda a pre-
scindere. Credo si tratti di questo. Non dimenti-
chiamoci che la sfida è accettare l’inaccettabile. 

FRANCESCO TORMEN
Dottore di ricerca in Filosofia. Docente 
presso Dipartimento di Studi sull'Asia 
e sull'Africa Mediterranea, Università Ca’ 
Foscari

STEFANO DAVIDE 
BETTERA
Scrittore, Filosofo e giornalista. Direttore 
di Buddhismo Magazine

37



38

BU
DDHISM

I

LA MADRE 
DELL’ARTETERAPIA



39

Giuseppe Mokuza Signoritti è un mo-
naco di Tradizione Zen Soto, disce-
polo del Maestro Roland Yuno Rech, 
da cui ha ricevuto la Trasmissione 

del Dharma. È fondatore e responsabile del Bo-
dai Dojo di Alba (CN). Da oltre venticinque anni 
la sua opera di diffusione del Dharma passa at-
traverso la pratica del sumi-e, su cui tiene intro-
duzioni e workshop in tutta Europa, partecipa ad 
esposizioni d’arte con le sue opere e tiene con-
ferenze sul tema. Con il suo Sangha partecipa da 
anni a manifestazioni come il Festival dell’Orien-
te, dove centinaia di persone possono essere in-
trodotte all’arte del sumi-e con delicatezza, all’ar-
te del sedere silenziosi in presenza consapevole, 
zazen.

COME HA CONOSCIUTO IL SUMI-E? 
Casualmente: fui invitato da un caro amico ad 
una conferenza sullo Zen tenuta dal monaco Ezio 
Tenryu Zanin, che mi ha introdotto alla pratica sia 
dello Zen che del sumi-e. 
È stato un evento che ha segnato indelebilmen-
te la mia vita: mi ha fortemente impressionato la 
postura dello zazen - la meditazione seduta - che 
ho cominciato a praticare da quel momento. Ne 
sono stato profondamente attratto tanto che la-
voravo di giorno e di notte mi applicavo al sumi-
e, dedicandoci ogni momento libero. In modo 
del tutto naturale, dopo alcuni anni, mi è stato 
chiesto di insegnare ciò che avevo appreso ed 
esporre alcuni dei miei lavori. È cominciato tutto 

Il sumi-e, tra meditazione 
zazen e arte visiva

A cura del centro Zen Alba



40

così. Oggi insegno in tutta Europa a centinaia 
di persone, con le quali cerco di instaurare un 
rapporto basato sullo scambio e sull’arricchi-
mento reciproco. Il motore trainante del mio 
impegno è una fede profonda che si basa su 
un’esperienza ultra-ventennale: sono più che 
convinto che attraverso questa pratica pittori-
ca arricchita dal portato della meditazione Zen 
si possono superare grandi difficoltà legate ai 
condizionamenti di questa società, in un mo-
mento storico così critico. Condizionamenti 
mentali che determinano stili di vita malsani. 
Mi sento di poter offrire, a chi lo desidera, attra-
verso lo Zen e il sumi-e, gli strumenti adatti per 
conoscersi attraverso la forza della presenza 
mentale, capace di rigenerare la propria inte-
riorità a beneficio di noi stessi e degli altri.
Amo dire ai miei allievi: “Normalmente siamo 
abituati a vivere lasciando che la nostra vita 
venga masticata dagli altri e poi, se avanza 
qualcosa, possiamo masticarne un po’ noi. Im-
parate a masticare la vostra vita, non lasciando 
che gli altri lo facciano per voi. 

QUALI SONO I BENEFICI DEL SUMI-E? 
Il sumi-e è un metodo di pittura ancora poco 
conosciuto in Occidente e, laddove lo è, ra-
ramente viene insegnato e praticato nella sua 
originaria semplicità. Spesso ci si limita ad una 
infarinatura, assimilata e mescolata ad altre tec-
niche e mirata ad ottenere risultati nel più bre-
ve tempo possibile. 
Il sumi-e ha un suo tempo ed un suo respiro: se 
ci armonizziamo con esso, comprendendone il 
significato originario, godremo dei benefici su  
corpo e mente. A mio parere il sumi-e può es-
sere considerato ‘la mamma dell’arteterapia’.  
Entrando in contatto diretto con il proprio cor-
po si influisce sull’equilibrio psichico: una po-
stura corretta e naturale migliora coordinamen-
to e fluidità del gesto favorendo l’adeguato 
funzionamento dei sistemi muscolo-scheletri-
co, cardiovascolare, respiratorio e sviluppando 
così l’omeostasi, ovvero la naturale capacità di 
autoregolamentazione e autodifesa dalle ma-
lattie del nostro corpo. 
Ricomponendo mente e corpo si ritrova infatti 



41

la calma riducendo la dispersione mentale e 
potenziando le capacità di concentrazione e 
di ascolto, stimolando la creatività e la sensi-
bilità. L’attenzione al respiro riporta la postura 
ad una condizione di maggiore presenza ren-
dendola più armoniosa, nobilitando anche il 
portamento, più eretto. Si tratta di una ‘pratica’ 
vera e propria: bravura, perfezione tecnica o 
talento non sono essenziali quanto la costan-
za, accompagnate da uno spirito flessibile che 
si affida all’intuizione ed alle indicazioni di un 
insegnante esperto. È una pratica universale, 
aperta a tutti.

LA VOSTRA COMUNITÀ STA CREANDO 
UN LUOGO DI PRATICA, GYOGENJI. 
CE NE PARLA?
Gyogenji - significa “il luogo che è fonte di prati-
ca” - è un sogno che diventa realtà: sarà un luo-
go di Dharma che accoglierà i praticanti della 
Via del Buddha, monaci e laici e che offrirà la 
possibilità di studiare e sperimentare il sumi-e. 
Il nostro Sangha, composto dagli allievi del 
Bodai Dojo di Alba e da altri provenienti da 



tutta Europa, ha recentemente acquistato un 
grande cascinale con terreno a Costigliole 
d’Asti. Il progetto, realizzato con il sostegno 
dell’Unione Buddhista Italiana, prevede l’edi-
ficazione di un centro di pratica residenziale. 
Sorge in una posizione panoramica - si trova 
in un sito protetto dall’Unesco - affascinante e 
silenziosa nelle Langhe, con una meravigliosa 
vista sulle Alpi. 

Il caseggiato è una cascina 
di ampia metratura con 

circa sei ettari di terre-
no che ne garantisce la 
giusta privacy e la tran-
quillità. 
Nel terreno vi sono due 
sorgenti di acqua, albe-
ri da frutto con varietà 
autoctone di pere, mele, 
susine e melograni, due 

grandi appezzamenti di 
terra con vigneto e dei 

grandi alberi che proteg-
gono le case ed un bosco 

all'estremità della proprietà. 
Nel 2022 è stato ultimato l’acquisto: grazie 
alla progettazione di due architetti olandesi 
in collaborazione con un architetto locale, in-
tendiamo sviluppare un progetto di bioedili-
zia ricostruendo i vecchi caseggiati seguendo 
criteri di rispetto ambientale e rendendoli più 
adatti ad accogliere e vivere un’esperienza au-
tentica della Via Zen.

• ASSOCIAZIONE ZEN BODAI DOJO
Via Fratelli Ambrogio, 25 - Alba (CN)
www.bodai.it
dojo@bodai.it
333 1914504 - 328 3863065

• ASSOCIAZIONE SCUOLA INTERNAZIONALE 
DI SUMI-E
Via Fratelli Ambrogio, 25 - Alba (CN)
www.sumi-e.it
info@sumi-e.it
333 1914504 - 328 3863065



ESPRIMERE L’INESPRIMIBILE, 
COMUNICARE L’INCOMUNICABILE

“Quanti sono versati nella pittura vivranno più a lungo, perché la vita 
creata per mezzo del tocco del pennello rafforza la vita stessa”

Il metodo di pittura conosciuto come sumi-e na-
sce in Cina intorno al 600 d.C., dove viene deno-
minato shui mo hua, in caratteri tradizionali 水墨
畫 ossia “acqua, inchiostro, pittura”. Solo succes-
sivamente, agli inizi del 1200 d.C. quando ver-
rà introdotto in Giappone da monaci Zen, verrà 
definito sumi-e (sumi 墨 significa inchiostro nero, 
e 絵 significa pittura). È una forma d’arte in cui i 
soggetti sono dipinti con l’inchiostro nero in gra-
dazioni variabili dal nero puro a tutte le sfumature 
che si possono ottenere diluendolo con l’acqua. 
Fra tutte le arti in Cina, certamente la pittura occu-
pa il primo posto e agli occhi di un cinese, è pro-
prio l’arte di dipingere che rivela, per eccellenza, 
il mistero dell’universo. Taoismo, Confucianesimo 
e Buddhismo Zen ne sono la base filosofica: pe-
netrando i misteri dell’universo, il sumi-e non si 
propone di descrivere la natura, ma partecipare 
ad essa attraverso i suoi stessi gesti, diventando 
una sorta di luogo medianico dove è possibile 
la vera vita, al di là del tempo e dello spazio. Sin 
dalle origini è considerata come uno strumento 
capace di educare e sviluppare i valori che regola-
no i rapporti umani, fino a stabilire corrisponden-
ze tra le virtù degli elementi della natura e quelle 
dell’individuo. 

I QUATTRO NOBILI
Così l’orchidea, il bambù, il susino e il crisantemo - 
i quattro soggetti principali della pittura tradizio-
nale sino-giapponese, denominati i ‘Quattro No-
bili’ per le loro rispettive virtù - vengono accostati 
a eleganza, saggezza, risveglio spirituale e nobi-
le bellezza. Rappresentano le quattro stagioni, le 
quattro età dell’uomo e il chi, la forza vitale che 

scorre in ogni organismo vivente. Storicamente 
il pittore in Oriente è considerato un filosofo, 
un saggio; il maestro di pittura sumi-e raffigura  
’essenza vitale delle forme della natura, il signifi-
cato eterno che esse celano: esprimere l’inespri-
mibile comunicando l’incomunicabile. ' 

Le creazioni pittoriche del sumi-e non sono 
che suggestive ‘indicazioni dirette’ dell’ine-
sprimibile natura del vuoto, sunyta, al cuore 
dell’insegnamento Buddhista. Come recita il 
Sutra del Cuore, forma è vuoto, vuoto è for-
ma: tutte le forme esistenti sono prive di sé, 
il vuoto è condizione di possibilità di tutte le 
forme. ll cimentarsi nella pittura sumi-e è da 
sempre una vera e propria disciplina spiritua-
le, una forma di meditazione, un esercizio per 
alimentare la prontezza della mente e nella cul-
tura dell’Estremo Oriente i grandi maestri del-
la pittura vengono considerati come dei santi. 
Nella pratica dello Zen e del sumi-e la ricerca 
della propria vera natura - la saggezza intrinseca 
presente in tutti gli esseri - si coltiva attraverso 
l’arte del gesto quale manifestazione della pre-
senza consapevole, in ogni colpo di pennello.
Il Maestro Sung Tung Po, artista poliedrico e insu-
perabile pittore e calligrafo, nell’ XI d.C., a propo-
sito del giusto atteggiamento da assumere nella 
pittura, consigliava:  
“Prima di dipingere un bambù bisogna che esso 
vi cresca nell’animo. Allora con il pennello in 
mano e lo sguardo concentrato, vi nasce innanzi 
la visione. Coglietela presto coi tratti del pennel-
lo, perché può dileguarsi presto, come la lepre 
all’approssimarsi del cacciatore”.

43



44

Nell’immaginario collettivo il Buddhi-
smo viene, a torto o ragione, consi-
derato una delle religioni più ‘eco-
logiste’. Sicuramente al tempo del 

Buddha e degli antichi maestri la questione 
ecologica e del cambiamento climatico era 
lungi da essere un’urgenza. D’altra parte la vi-
talità di una tradizione spirituale non sta tan-
to nell’adattarsi alle attuali esigenze, quanto 
nell’applicazione dinamica e creativa delle pro-
prie dottrine a problematiche nuove, urgenti, 
attuali. La natura relazionale della cosmologia 
buddhista, ad esempio, mina il concetto del 
“sé contrapposto all’altro” e propugna una vi-
sione del mondo che rigetta il dominio gerar-
chico dell’uomo sulla Natura. 

traccia
Indicazioni del Buddhismo 
per uno sviluppo sostenibile

di Doryou Cappelli 
Fondatore e guida spirituale 

del tempio Zen Anshin, Roma

Estratto da una lezione tenuta alla Facoltà di 

Lettere e Filosofia dell’Università La Sapienza 

di Roma per il ciclo di conferenze "Religioni, 

dialogo, sostenibilità"

Senza lasciare

BU
DDHISM

I



45

Gli Insegnamenti del Buddhismo, qua-
li le Quattro Nobili Verità, l’Ottuplice Sen-
tiero, il Principio dell’Originazione Inter-
dipendente, possono dare un contributo 
all’essere umano per agire concretamente 
sia a livello individuale che collettivo nella 
direzione di un ribaltamento radicale di quel-
le abitudini dannose che hanno portato 
l’umanità sull’orlo dell’estinzione.

IL VERO APPAGAMENTO
Quando mi capita di andare in Giappone, 
in quanto prete del Buddhismo Zen Soto, 

nonostante i miei volenterosi 
propositi di visitare nuovi posti, 
mi ritrovo sempre in quei luoghi 
che sono più cari al cuore. Uno 

di questi è il tempio di Ryoanji, a nord-ovest 
di Kyoto, conosciuto in tutto il mondo per il 
suo celebre karesansui: il giardino di rocce re-
alizzato in modo tale che le sue 15 pietre, che 
galleggiano in un mare di ghiaia bianca, siano 
disposte in maniera tale da non poter essere 
viste, da qualsiasi parte lo si osservi, contem-
poraneamente tutte insieme; un potente sim-
bolo della impossibilità di poter cogliere la 
Verità con la nostra limitata capacità cognitiva. 
Il tempio è quasi sempre affollato di turisti, la 
cui rumorosa presenza disturba l’atmosfera di 
quiete che solitamente caratterizza un tempio 
Zen. Ma basta girare l’angolo per trovare un 
piccolissimo e silenzioso giardino al cui centro 
si trova uno tsukubai, piccola vasca in pietra 
in cui scorre continuamente l'acqua che viene 
usata per la purificazione. Quello del Ryōan-ji 
è di forma rotonda con un'apertura quadrata 
al centro. Tutto intorno si trovano quattro ideo-
grammi (五, 隹, 止, 矢), che da soli non hanno 
significato. Tuttavia se si considera il quadrato 
centrale come un ideogramma, 口, accosta-
to a quelli precedenti, forma i seguenti carat-
teri: 吾, 唯, 足, 知. Letti come "ware tada taru 
koto wo shiru” che si possono tradurre come 

ware tada 
taru koto 
wo shiru



"io realizzo/conosco solo l’appagamento". Que-
sto appagamento non è banalmente “realizzare i 
propri desideri” ma è da considerare in una visio-
ne più ampia e decisamente di valore opposto. 
Il non essere soddisfatti, nella dottrina buddhi-
sta è sinonimo di Dukkha, la prima Nobile 
Verità, quella sensazione di mancanza, di vuo-
to esistenziale che genera frustrazione, brama, 
avidità, compulsiva tendenza all’accumulo, 
violenza, sfruttamento, a ben vedere a tutti i 
mali che affliggono oggi l’umanità.

ESSERE RICONOSCIUTI DA TUTTO
L’Ottuplice Sentiero in generale e la Pratica della 
Meditazione in particolare è ciò che ci permette 
di ribaltare questo atteggiamento. Diventando 
intimi con noi stessi realizziamo che cosa vera-
mente noi siamo: il frutto dell'interconnessione 
con tutto l’universo. In questa dimensione, come 
dice il maestro Dogen nel Genjokoan “Siamo ri-
conosciuti da tutte le esistenze”, un ribaltamento 
totale del nostro abituale modo di rapportarci al 
mondo che ci circonda: invece di andare, pren-
dere, afferrare, dominare gli animali, le pian-
te, le altre persone, ci lasciamo riconoscere, 

guardare, rea-
lizzare da esse. 
I confini di ciò 
che siamo sfu-
mano e si fon-

dono con quelli delle altre esistenze, animate e 
inanimate, che diventano non più l’oggetto dei 
nostri desideri/avversioni, ma si rivelano come 
i protagonisti della nostra vita, in una danza 
dell’unità e della differenza che ci rende sempre 
nuovi, vivi e vitali. 

	 Ad ogni respiro ricreiamo il nostro mon-
do ed il mondo ricrea noi.
In questa dinamica del reciproco guardarsi, ri-
conoscersi, realizzarsi, Dogen Zenji afferma “C’è 
una traccia di realizzazione che non può esser 
afferrata, esprimiamo incessantemente questa 
inafferrabile traccia di realizzazione”. 

	 È una dimensione che parte dalla no-
stra pratica individuale e finisce per includere 
tutto l’Universo, un invito ad esprimere ad ogni 
nostro respiro un sussulto di fiato che non lascia 
alcuna traccia di sé, ciò che è venuto prima di 
noi e ciò che verrà dopo, un'eredità che viene 
dal passato e al tempo stesso un lascito che lan-
ciamo nel futuro. È gratitudine, riverenza, cura 
verso gli esseri senzienti e non. È il vero appa-
gamento, la vera Pace del Cuore.

46





48

Immaginate il Buddha che insegna su Zoom. Si riunisce con i discepoli in 
gruppi e le persone attivano il microfono per fargli delle domande. Tutto 
ciò è impensabile, ovviamente. Anche qualcuno con la creatività e l'im-
maginazione radicale del Buddha difficilmente avrebbe potuto raffigu-

rare lo scenario in cui ci troviamo ora: cercare di mantenere una comunità 
online.  Il passaggio all'online è avvenuto con una tale velocità che, meno 
di un anno fa, pochi di noi sarebbero stati in grado di immaginarlo. Eppure 
siamo qui. E affrontiamo questa nuova anomalia, che è rapidamente diven-
tata la norma, come affrontiamo ogni cosa nella nostra vita: attraverso le 
nostre lenti personali. I membri del mio gruppo di meditazione esprimono 
reazioni alla pratica online che vanno dalla gioia all'infelicità, alla rinuncia: 
"Non riesco a meditare"; "Questo ritiro online è così nutriente"; "Mi sento 
così in contatto con le persone in video"; "Mi sento così solo".

IL BUDDHA 
SU ZOOM* 

BU
DDHISM

I



LO STUDIO DI UNA VITA
Oltre a insegnare lo Zen, dirigo uno stu-
dio sulla vita adulta che è iniziato ottan-
tatré anni fa e continua tuttora. Partendo 
dagli anni Trenta e seguendo le stesse 
persone da quando erano adolescen-
ti fino alla vecchiaia, l'Harvard Study of 
Adult Development ha tracciato centinaia 
di vite attraverso la Grande Depressione, 
la Seconda Guerra Mondiale, la Guerra 
del Vietnam e l'11 settembre. Nessuna 
di queste persone ha sperimentato una 
pandemia, ma hanno vissuto i tipi di scon-
volgimenti sociali e personali che hanno 
alimentato l'illuminazione del Buddha 
2.600 anni fa e che stiamo vivendo oggi. 
Il mondo continua a bruciare e il cambia-
mento è l'unica costante.

Abbiamo chiesto ai membri del nostro studio 
che cosa li ha aiutati a superare i momenti più 
difficili della loro vita. Come hanno fatto a sop-
portare le grandi sofferenze? La risposta che 
abbiamo ricevuto più di frequente è stata: 
“facendo affidamento sulla comunità”. Più e 
più volte hanno indicato amici, familiari, amanti 
e commilitoni come fonti di aiuto, ispirazione 
e coraggio. È questo che li ha aiutati di più ad 
affrontare le difficoltà che la vita ha riservato loro. 

Che cosa può insegnarci questo sulla nostra cri-
si attuale? Le nostre vite sono state congelate in 
questa pandemia. Se abbiamo dei coinquilini, 

siamo costretti a stare insieme 24 ore su 24, 7 
giorni su 7, invece di andare per la nostra strada 
durante la giornata di lavoro. Se viviamo da soli, 
siamo più soli. Siamo privati delle nostre amicizie 
e dei legami occasionali con chi vive al di fuori 
della nostra bolla di sicurezza contro il Covid.

L'antica saggia convinzione che la comunità sia 
una ricchezza non viene meno in un mondo di 
distanziamento sociale. Anzi, proprio ora che il 
mondo è diviso da certezze illusorie, abbiamo 
più che mai bisogno di ricordare che tutti e tutto 
sono intimamente connessi. Il coronavirus è il no-
stro nuovo maestro. Grafici e tabelle ci mostrano 
con sorprendente chiarezza che prendersi cura 
di una comunità più ampia ci mantiene più forti 
e più sani, mentre l'illusione dell’indipendenza 
genera più malattia e sofferenza. 

Così, in che modo le lezioni spirituali che imparia-
mo nelle relazioni si manifestano in questo nuovo 
mondo della pratica digitale? E come possono 
le nostre comunità sostenerci nell'affrontare le 
sfide poste dalla lontananza fisica?  

49

Fare affidamento 
sulla comunità 
(anche online)

di Robert Waldinger*



MENO DISTANZA
Online le barriere di ingresso sono più basse. 
Margaret si collega al nostro sangha del Massa-
chusetts dalla sua casa in Inghilterra e Curt si ri-
unisce con noi dalla Danimarca. Le persone che 
abitano in fondo alla strada e che hanno pro-
blemi fisici possono partecipare a pieno titolo 
alle nostre sedute online, alcuni di loro tornano 
alla pratica di gruppo per la prima volta dopo 
anni. Si uniscono a noi anche persone che non 
hanno mai meditato in un gruppo, e siamo en-
tusiasti di averle con noi. È emozionante che ora 
possiamo sintonizzarci con facilità con altri grup-
pi di meditazione e sperimentare diversi tipi 
di pratica.

NUOVA INTIMITÀ
Questa settimana ho conosciuto il gatto di una 
compagna di sangha. Durante le nostre sedute 
settimanali abbiamo dei dokusan, brevi collo-
qui tra studente e insegnante. Una donna si è 
collegata su Zoom per il colloquio e il suo gat-
to ha deciso di unirsi a noi. Guardarli mentre si 
coccolano ha aggiunto gioia e intimità al nostro 
incontro, che è stato fresco e sorprendente. 
I membri della comunità possono praticare 
insieme da anni ma non conoscersi di perso-
na. Ora vediamo frammenti della vita degli al-
tri: una chitarra nell'angolo, un bambino che 
entra di corsa per fare una domanda. Questi 
scorci aggiungono una familiarità e un senso di 
connessione che possono ravvivare quello che 
altrimenti è un incontro tranquillo e silenzioso.

ATTACCAMENTI
Un nuovo arrivato nel nostro sangha online si 
rifiutava di azzerare l'audio e a volte, durante 
i momenti di meditazione, parlava con il suo 
compagno di stanza. Quando gli è stata ricor-
data la nostra usanza del silenzio, si è trovato 
faccia a faccia con la sua avversione a seguire le 
regole.  Un’altra partecipante al nostro sangha 
insisteva nel dire di essere troppo vecchia per 
imparare a collegarsi via video. Con sua grande 
sorpresa, è riuscita a padroneggiare facilmente 
la tecnologia e ha capito che prima si aggrap-
pava a una visione stereotipata 
di sé come "incapace digitale". 
Repentini cambiamenti nelle no-
stre pratiche abituali illuminano 

50

*Robert Waldinger è psichiatra, psicoanalista 
e sacerdote zen. È roshi (insegnante 

trasmesso) nello Zen Living Vow e guida 
il Sangha Henry David Thoreau a Newton, 
Massachusetts. Dirige l'Harvard Study of 

Adult Development, uno dei più lunghi studi 
sulla vita adulta mai realizzati, ed è l'autore 

del libro The Good Life che racconta 
i risultati di questo straordinario lavoro 

scientifico durato ottant'anni. L'università 
di Harvard ha seguito gli stessi individui 

e le loro famiglie, ponendo migliaia 
di domande ed effettuando centinaia 

di misurazioni - dalle scansioni cerebrali 
alle analisi del sangue - con l'obiettivo 
di scoprire in cosa consiste una vita 

che consideriamo bella. In tutti gli anni 
di studio di queste vite, le relazioni forti 
si sono distinte per il loro impatto sulla 
salute fisica e mentale e sulla longevità. 
Waldinger lo riassume con semplicità: 

"Le buone relazioni ci rendono più felici 
e più sani. Punto".



51

i punti in cui siamo 
bloccati. Spesso ci aggrappiamo a immagini 
fisse di noi stessi e degli altri, ma il nostro ag-
grapparci può rilassarsi quando lavoriamo in 
un nuovo territorio.

DARE SPAZIO ALL'ALTRO
Questo è il momento di prestare molta attenzio-
ne alla comunità, a ciò di cui abbiamo bisogno 
nelle nostre relazioni. Queste esigenze possono 
andare dal permesso di una maggiore distanza 
alla ricerca di una maggiore vicinanza. Se tra-
scorriamo la quarantena insieme, potremmo 
dover concedere all'altro più tempo da solo di 
quanto facciamo di solito. Questo può signifi-
care lasciare più spazio al partner, al figlio o al 
coinquilino. Tenete presente che il desiderio di 
stare da soli non è indice di un problema nella 
relazione.  

RAGGIUNGERE GLI ALTRI
La mia timidezza nell'entrare in una stanza 
affollata è qualcosa che mi porto dietro anche 
online. Il mio impulso a unirmi a un gruppo e 
a fare nuove conoscenze può essere soffocato 
dalla paura. Possiamo notare che c’è una ten-
denza a stare in disparte, ma anche poi ad aprirsi 
alla connessione.

Tutti conosciamo persone sole, malate, im-
paurite o disabili, colpite dal distanziamento 
sociale. Quando ci viene in mente di tendere 
la mano, è il momento di agire. Questa gene-
rosità nutre chi la dà e chi la riceve.

Aprendoci a tutto ciò che si presenta, incon-
triamo perdite e opportunità. Gli incontri onli-
ne non possono sostituire l'energia dello sta-
re insieme di persona. Non possono sostituire 
il calore di un abbraccio. Uno schermo rigido 
e piatto è, dopo tutto, solo uno schermo rigi-
do e piatto. Ma possiamo essere presenti a 
tutto questo.

Shunryu Suzuki ha detto: "Nella mente del prin-
cipiante ci sono molte possibilità, ma in quel-
la dell'esperto ce ne sono poche". Il Covid-19 
ci ricorda che siamo sempre principianti. Il co-
stante sorgere e scomparire di ogni momento 
della pandemia ci ricorda che ricominciamo 
ogni giorno, ogni ora, con ogni respiro. Esplo-
rando un nuovo territorio come principianti, 
siamo meno timorosi e più fiduciosi quando 
non andiamo da soli. Il Buddha ci ha insegnato 
che il sangha è un tesoro che ci rende più forti 
e ci aiuta a sopravvivere alle difficoltà. La storia 
continua a dargli ragione.

* Pubblicato su Lion’s roar l’1 febbraio 2021. 
Si ringrazia Lion’s roar per la gentile concessione 

dei diritti di pubblicazione.



RINUNCIARE 
ALLA SOFFERENZA

GIOVANNA GIORGETTI Nel libro “La via di 
accesso per la Liberazione” (Ubiliber) parli 
molto di rinuncia. Che cosa intendiamo per 
rinuncia? Qual è la spiegazione che anche un 
occidentale può capire? 
RINPOCHE La parola Nges 'byung, letteralmen-
te, non è rinuncia. È un po’ come ‘disgustato’ e 
un po' come ‘volersi liberare’, un misto tra i due 
concetti. Si parla molto della rinuncia perché, 

Intervista al Ven. Thamthog Rinpoche, del centro  
Ghe Pel Ling di Milano, per l’uscita del suo nuovo libro

di Giovanna Giorgetti - Vice Presidente UBI

fondamentalmente, è vero che a nessuno piace 
la sofferenza. Non soltanto a noi esseri umani, 
anche agli animali non piace la sofferenza. E nel 
mondo attuale la sofferenza è dappertutto. C’è 
troppa sofferenza. E a nessuno piace. Ora, per-
ché parliamo di rinuncia? Visto che a nessuno 
piace la sofferenza bisogna provare un certo 
tipo di disgusto, di nausea e il desiderio di libe-
rarsi: il tutto, insieme, si chiama rinuncia. 

52

BU
DDHISM

I



GG Ok. Quindi non è 
tanto una rinuncia ai 
beni materiali…
R È vero, la parola rinun-
cia, in italiano, genera 
spesso un’interpreta-
zione errata. Rinuncia 
non nel senso di “butta-
re via”, di lasciare tutto, 
il marito, la moglie e i 
figli: non è questa la ri-
nuncia. Noi attribuiamo 
a questa parola un altro 
significato. Il termine 
tibetano Nges'byung è 
un pensiero di disgusto 
verso la sofferenza, ma 
allo stesso tempo è il 
desiderio di volersene 
liberare. Ed ecco allora 
che, generando questo 
pensiero, la persona ri-
cerca poi i modi per re-

alizzare la liberazione. Quindi, l’Insegnamento 
insegna i vari modi e metodi per liberarsi. 

GG Un altro termine che usi nel libro e che 
spesso è difficile da capire per un occidenta-
le, salvo dopo tanti anni di studio, è vacuità. 
Perché spesso si pensa alla vacuità come 
al vuoto…
R È verissimo. Questa è la seconda parola che 
crea molto spesso questa confusione; c’è diffi-
coltà a comprendere il vero significato. Quan-
do sentiamo la parola vuoto o vacuità (dipen-
de, alle volte usiamo vuoto alle volte vacuità a 
seconda della frase) in concreto pensiamo al 

sorgere dipendente, l’interdipendenza. In con-
creto, parlando della vacuità, pensiamo che le 
cose sorgono tramite il sorgere dipendente, o 
dipendentemente, o interdipendentemente. 
Infatti, è così nella realtà. Ed ogni cosa esiste 
dipendendo da qualcosa. Non c’è niente che 
sia esistente in maniera autonoma, senza esse-
re “dipendente da…”. Tutte le cose, i fenomeni, 
le persone… qualsiasi cosa. L’esistenza stessa è 
un esistere dipendentemente. Però a noi esseri 
umani le cose appaiono come se esistessero in 
maniera indipendente. In realtà così non è, e 
non vale solo per le persone. Anche gli animali, 
allo stesso modo, vedono che le cose esisto-
no in maniera autonoma, indipendente, senza 
essere di tipo “sorgere dipendente”. Allora il 
vuoto, nel senso di quell’esistere in maniera au-
tonoma, non c’è. Esiste ma dipendentemente, 
in questo senso. 

GG Tu sei qui in Italia, in Occidente, da tanti 
anni. Come hai visto cambiare il Buddhismo 
e i buddhisti in tutti questi anni? Quando sei 
arrivato dal Tibet in Italia era un altro mondo, 
un’altra epoca… 
R Anche qui in Italia, indipendentemente se 
sono buddhisti o non buddhisti, tutti ugual-
mente desiderano la felicità. Ugualmente, non 
desiderano la sofferenza. È un dato di fatto. Le 
persone con cui mi confronto che hanno stu-
diato, ormai non dicono più “È nostra tradizio-
ne”, “È nostra appartenenza”. Molti vivono di più 
l’esperienza, fanno delle ricerche, analizzano se 
le cose sono fatti reali, in accordo alla realtà dei 
fatti. Queste persone adesso ragionano. Non 
si nascondono più dicendo: “È la mia tradizio-
ne”. Ecco perché allora Shakyamuni Buddha 

53



54

ha dato questi insegnamenti che sono perfetta-
mente lineari a seconda della realtà dei fatti. 

Nel Buddhismo noi abbiamo differenti cate-
gorie di argomenti; per esempio la filosofia, la 
psicologia. E poi c’è la parte spirituale. Ma so-
prattutto le parti della psicologia e della filo-
sofia della scienza buddhista sono argomenti 
perfettamente lineari, corrispondenti ai tempi 
moderni, alla realtà dei fatti. Il Buddhismo è cre-
sciuto tantissimo anche qui in Italia: in passato 
non c’era l’UBI, ed è un grosso risultato che lo 
Stato abbia riconosciuto l’organizzazione UBI. In 
più, Sua Santità personalmente è venuto diverse 
volte in Italia e questo ha dato una forte spinta 
a tanta gente che ha iniziato ad interessarsi del 
Buddhismo. 

GG Il fatto che in Italia e in Occidente tutte le 
tradizioni, tutte le scuole buddhiste siano pre-
senti insieme può essere d’aiuto o può creare 
confusione a una persona che magari inizia a 

Tamthog Rinpoche
Nato nel 1951 nel Tibet orientale, Tamthog Rinpoche 
è stato riconosciuto in giovanissima età come il XII 
Tamthog. Ha ricevuto l’intera trasmissione degli 
insegnamenti da S.S. il Dalai Lama e da altri autorevoli 
maestri. Dal 2009 è abate del monastero di Namgyal 
a Dharamsala, in India. Ha vissuto per molto tempo 
in Italia presso l’Istituto Ghe Pel Ling di Milano, di cui 
tuttora è guida spirituale. Ghe Pel Ling è un Istituto 
Studi di Buddhismo Tibetano sotto la guida 
di Sua Santità il Dalai Lama, attivo a Milano 
dal 1978. Le attività promuovono lo studio 
e la pratica dell’insegnamento del Buddha attraverso 
l’educazione e la trasformazione della mente.

studiare il Buddhismo per la prima volta? 
R È Shakyamuni Buddha la sorgente di tutto que-
sto insegnamento. Molti dei suoi insegnamenti 
sono in lingua sanscrita e molti sono nella lingua 
pali. Gli insegnamenti nella lingua pali riguarda-
no principalmente i voti, la disciplina, la moralità. 
Ovviamente parlano anche delle 4 nobili Verità, 
che sono comunemente accettate. Mentre ne-
gli insegnamenti nella lingua sanscrita abbiamo 
tantissimi insegnamenti sulla bodhicitta, sulla va-
cuità… Ma la base comune sono le 4 nobili Ve-
rità che pure è nella lingua pali, ma è accettata 
anche dalla tradizione sanscrita. Di conseguen-
za, tra i buddhisti, o tra le tradizioni del Buddhi-
smo c’è quella della tradizione sanscrita, della 
tradizione Theravada, Zen e via dicendo. Quindi 
i principianti possono liberamente scegliere la 
tradizione del Buddhismo mahayana-sanscrito 
oppure quella pali oppure quella Zen. Scegliere 
liberamente e provare. Non proporre alla gente 
“meglio questo”, “no, meglio quello”.
Meglio lasciare la gente libera!



PER CAPIRE, 
SENZA
APPESANTIRE.

“Questo libro affascinerà i lettori 
interessati a sapere di più del 
Buddhismo e della sua storia”

Sua Santità il XIV Dalai Lama

“Chi riesce così profondamente a 
migliorare se stesso, è migliore 
degli illesi. È un bene per la società 
intera e per me lettore che la sua 
vita ci sia e si sia provvista, nel 
braccio della morte sospesa, di 
resurrezione.”

Erri De Luca

“Ho imparato molto da questo 
libro meraviglioso e lo consiglio 
vivamente sia ai meditatori esperti 
che a quelli che hanno appena 
iniziato a esplorare il sentiero.”

Joseph Goldstein



Le trasformazioni e le attese, 
intervista a Lama Paljin Tulku Rinpoche

di Stefano Davide Bettera

BU
DDHISM

I

56



IL MOVIMENTO 
BUDDHISTA 
IN ITALIA
STEFANO DAVIDE BETTERA Sono passati or-
mai anni da quando il “movimento” buddhista 
italiano ha iniziato a mettere radici nel nostro 
Paese. Una lunga fase di trasformazione non 
ancora terminata. Quali pensi siano i tratti prin-
cipali di questo percorso?
LAMA PALIN Credo che l'elemento più origina-
le dell'arrivo del Buddhismo in Occidente sia 
stata la figura del Maestro: la letteratura fanta-
siosa di quel periodo lo presentava come un 
realizzato, dotato di qualità speciali. Il ricerca-
tore spirituale italiano sentiva il bisogno di una 
Guida, e più che alla Dottrina si è affidato alla 
figura di perfezione e saggezza che tale Mae-
stro incarnava.

Erano gli anni della rinascita spirituale in chia-
ve New Age e chi poteva partiva per l’Oriente 
alla ricerca del Maestro “vero”, che qui da noi 
non aveva trovato. In questi luoghi confluiva-
no, spinte dalla curiosità e dal desiderio di una 
intima metamorfosi, persone che, facendo fa-
tica a comprendere la differenza che esiste in 
Oriente tra Maestro, monaco e praticante laico, 
si ispiravano a un modello molto idealizzato: 
comportandosi da ottimi imitatori ma restando 
pessimi assimilatori. Un lato positivo è stata la 

diffusione della meditazione, anche se questa 
pratica ha assunto, per la massa, aspetti più le-
gati al benessere psicosomatico che non alla 
conoscenza reale dei principi di trasformazione 
interiore. 

SDB Oggi viviamo tempi complessi, con gran-
di sfide che l'essere umano moderno si trova 
ad affrontare spesso smarrito e con pochi stru-
menti. Quali credi possano essere i contributi 
che il Buddhismo può offrire per accompa-
gnarci in questo percorso? 
LP Il principale dono che il Buddhismo può 
offrire all'uomo moderno è, oggi come ieri, il 
sentiero della saggezza. Quella saggezza che 

IL PRINCIPALE 
DONO 

CHE IL BUDDHISMO 
PUÒ OFFRIRE ALL'UOMO 

MODERNO 
È, OGGI COME IERI, 

IL SENTIERO 
DELLA SAGGEZZA

57



58

non è il frutto di elaborate filosofie, ma che 
ognuno può direttamente trovare dentro di 
sé attraverso una crescita interiore che si basa 
sullo studio, sulla ricerca, sulla riflessione e sul-
la pratica meditativa. Solo riconoscendo che 
tutti i fenomeni hanno un unico sapore potre-
mo arrivare all’equanime accettazione, a non 
giudicare, ad avere rispetto e cura di tutto ciò 
che vive e di ciò che ci circonda. Se ciascuno 
di noi sapesse affrontare ogni aspetto della 
vita nella prospettiva delle quattro nobili realtà 
e dell'ottuplice sentiero, sarebbe un grande 
beneficio per tutto il pianeta. Avviso ai navi-
ganti: la Vacuità lasciamola agli esploratori 
di terre più elevate. 

SDB Il processo di trasformazione è una co-
stante che non risparmia neppure le realtà 
buddhiste sul territorio. Il Covid, con il rifugio 
nella dimensione digitale, è stata una svolta. 
È forse un punto di non ritorno? È ancora 
possibile pensare a un'idea di Sangha dopo 
questi anni? 

LP Come tutti i fenomeni, anche le dottrine e le 
credenze sono impermanenti e il Dharma non 
è esente da questo processo, come dimostra-
no le varie Scuole buddhiste che nel corso dei 
secoli hanno preso vita in diversi Paesi. Il rifu-
gio nella dimensione digitale il Centro Manda-
la di Milano lo mette in atto da oltre dieci anni, 
per offrire a tutti coloro che non si possono 
muovere (malati, anziani) o che vivono lonta-
no, l'opportunità di sentirsi parte del Sangha, 
prendendo l’impegno di praticare e vivendo la 
cerimonia come una grande benedizione. Ciò 
può valere a mio avviso anche per certe inizia-
zioni, se vengono officiate in Internet con la pre-
cisa funzione di portare un sollievo spirituale. 
Altra cosa sono le trasmissioni di pratiche tan-
triche avanzate per le quali il contatto diretto  

Il Ven. Lama Paljin 
Tulku Rinpoche 

Arnaldo Graglia, nato ad Addis Abeba 
da genitori piemontesi nel 1941 è un 
Monaco buddhista italiano completamente 
ordinato. Di tradizione tibetana (Mahayana 
Vajrayana), pratica il Buddhismo da oltre 
quarant’anni ed è Ministro di culto. Segue 
gli insegnamenti di S. S. il Dalai Lama, 
ed è stato discepolo di alcuni fra i maggiori 
Maestri tibetani fuggiti dal Tibet dopo 
l’invasione cinese. È l’unico Tulku italiano 
ovvero, secondo la Tradizione buddhista 
tibetana, la reincarnazione riconosciuta 
di un Maestro precedente che, raggiunto 
un alto livello di realizzazione, è in grado 
di scegliere i modi della propria rinascita.
www.centromandala.it

SONO CONVINTO 
CHE UNA IMPORTANTE 

TRASFORMAZIONE 
DEL BUDDHISMO, 

E DI TUTTE LE RELIGIONI, 
CONSISTA NELL’ASSISTERE 

LA COLLETTIVITÀ 
IN TERMINI DI FATTIVA 

SOLIDARIETÀ 

58



59

con il Maestro e la regola del segreto sono 
fondamentali. Il web come mezzo per la diffu-
sione del Buddhismo è un mezzo abile. Ritengo 
che la vita monastica, da noi come altrove, 
non sia proponibile su larga scala, poiché oggi 
l'Occidente ha sete di spiritualità ma non di 
religione e credo che la figura del praticante lai-
co che ha preso i voti del Bodhisattva sia la più 
adatta al tempo in cui viviamo. 
Sono convinto che una importante trasformazio-
ne del Buddhismo, e di tutte le religioni, consista 
nell’assistere la collettività in termini di fattiva so-
lidarietà. Il Sangha è arrivato in Occidente con le 
vesti del Monaco ed è diventato un movimento 
laico. Non ha ancora una precisa identità, ma tro-
va nell'altruismo e nella compassione il proprio 
collante e la propria forza. In questo senso in 
Italia si potrebbe pensare senza vergogna a uno 
“Spaghetti Dharma” non settario.

SDB Proprio a seguito di tutte queste conside-
razioni e lanciando anche uno sguardo a ciò 
che avviene all'estero, possiamo ancora parla-
re dello stesso Buddhismo che conoscevamo? 
Come vede il Buddhismo del futuro chi lo ha 
accompagnato fin qui attraverso tutte queste 
trasformazioni? 
LP Secondo me la domanda dovrebbe essere 
un'altra: quale Buddhismo crediamo di aver co-
nosciuto? Da quale scisma sono nate le Scuole 
alle quali surrettiziamente apparteniamo? Sia-
mo sicuri di aver capito bene la funzione della 
meditazione? In questi anni da parte del Sangha 
occidentale c'è stata una corsa alla imitazione, 
una smania di apparire, un desiderio di omo-
logazione che ancora oggi mantiene molti pra-
ticanti vincolati a prassi non digerite, attaccati 

a sistemi e princìpi nati da condizioni storiche 
e sociali ormai superati anche in Oriente. Il po-
tere di trasformazione non risiede nel Centro 
che frequentiamo e neppure sta negli insegna-
menti che riceviamo, ma si trova nell’esperien-
za diretta che facciamo lavorando su di noi 
e rettificando con pazienza e perseveranza 
il nostro comportamento alla luce della pratica.
Il Dharma non è certezza fino a quando non 
produce il frutto della fiducia in ciò che fa bene 
e non danneggia noi e gli altri. Ma la vera sfida 
sarà la trasformazione delle coscienze verso il 
pieno risveglio di una dignità umana reificata 
nella sostanzialità dei nostri pensieri, parole e 
azioni e non nell'apparenza degli infiniti inchi-
ni Zen o delle male tibetane portate al collo o 
al polso. 
Forse, con il suo enigmatico sorriso, il Buddha 
rideva un poco anche di noi.

SE CIASCUNO 
DI NOI SAPESSE 

AFFRONTARE OGNI 
ASPETTO DELLA VITA 
NELLA PROSPETTIVA 

DELLE QUATTRO 
NOBILI REALTÀ 

E DELL'OTTUPLICE 
SENTIERO, SAREBBE 

UN GRANDE BENEFICIO 
PER TUTTO 
IL PIANETA

59



60

LOKANĀTHA, 
OLTRE 
L’ORIZZONTE 
PERDUTO

Lo chiamavano Lokanātha, il “salvatore del 
mondo”: scese un giorno dalle pendici 
dell’Himālaya, e il suo arrivo in Birmania 
fu come una tempesta, come un incendio 

incontrollabile. Erano i primi anni ’30, e folle sem-
pre più numerose accorrevano per sentirlo pre-
dicare; un carisma soprannaturale irradiava dalla 
sua persona, e qualcuno sussurrava di straordi-
nari poteri mentali sviluppati grazie alla medita-
zione. Eppure quel monaco dall’aspetto curioso 
non era affatto birmano: fino a pochi anni prima 
si chiamava ancora Salvatore Natale Cioffi, ed era 
un normale chimico italo-americano impiegato 
nel laboratorio di una importante industria di 
Cincinnati. 

Nato nel 1897 a Cer-
vinara in provincia di 
Avellino, Salvatore era 
cresciuto a New York 
in una famiglia di emi-
granti; aveva frequenta-
to la scuola, si era laureato, aveva trovato un 
impiego, ma nella sua vita sentiva mancare 
qualcosa. Poi un giorno la folgorazione, arri-
vata con la lettura del Dhammapada e di Le 
gesta del Buddha di Aśvaghoṣa prestatigli da 
un collega: Salvatore si era lasciato tutto alle 
spalle ed era partito verso gli orizzonti perdu-
ti dell’Oriente. Forse dopo un periodo di no-
viziato a Ceylon aveva ricevuto l’ordinazione 

BU
DDHISM

I



61

La storia del primo monaco 
buddhista italiano

di Lorenzo Maria Colombo - Centro 
Bodhidharma Lerici

monastica nel 1925 in Birmania, prendendo 
il nome di Javanatikkha e passando alla Sto-
ria come il primo italiano ad intraprendere 
questo percorso di vita; ma dopo solo alcuni 
mesi, colpito da dissenteria, era stato costretto 
a fare ritorno dai parenti in Italia per curarsi. 
Neanche a dirlo, l’Italia fascista non si era rivelata 
un ambiente particolarmente accogliente per 
un giovane monaco: da qui la decisione di tor-
nare a piedi (!) in Birmania, un viaggio rocam-
bolesco di due anni che non sfigurerebbe tra 
le pagine migliori di Salgari. Si era quindi ritira-
to a vivere nella regione himalayana del Kachin, 
e di lui non si era più sentito parlare. 

Quando riapparve qualcosa in lui era cambiato. 
Assunto il nuovo nome di Lokanātha, intrapre-
se una vasta opera di predicazione in Birmania, 
in Thailandia e a Ceylon per preparare la strada 
al grande “Rinascimento buddhista”; si avvicina-
va infatti l’anno 2500 del calendario buddhista 
(corrispondente al nostro 1956), che secondo 
la tradizione segnava l’esatta metà della Dispen-
sazione del Buddha e avrebbe visto la Dottri-
na del Risveglio diffondersi in tutto il mondo. 
Tra il 1933 e il 1955 si mise alla testa di una serie di 
pellegrinaggi a piedi fino in India, dove il Buddhi-
smo era quasi scomparso da secoli, per fonda-
re una missione a Bodh Gayā; proprio in India 
conobbe il politico indiano ex-induista Bhimrao 
Ramji Ambedkar, che avrebbe svolto un ruolo 
determinante negli eventi futuri. 

Dopo la II guerra mondiale, che trascorse inter-
nato in vari campi di concentramento inglesi in 
quanto cittadino italiano, alla fine degli anni ’40 
organizzò una spedizione missionaria negli Sta-
ti Uniti ed in Europa: il Venerabile passava di 
città in città insegnando a far dono di se stessi 
agli altri, a voler bene a tutti gli esseri senzienti 
(era rigorosamente vegetariano), a praticare la 
meditazione per comprendere il messaggio del 
Buddha. A quell’epoca risalgono le trascrizioni di 
molti dei suoi discorsi che possediamo ancora 
oggi in inglese, e che alcuni volontari stanno pa-
zientemente traducendo anche in italiano. 

Nonostante diverse disavventure, tra cui essere 
fatto bersaglio di satire da parte della stampa 
conservatrice e in un’occasione essere arrestato 
per vagabondaggio, non rinnegò mai la sua fede 
nel tanto atteso “Rinascimento buddhista”, e i fat-
ti gli diedero ragione: esattamente nel 1956 Am-
bedkar, col quale era rimasto in contatto, decise 
di convertirsi al Buddhismo assieme a mezzo 
milione di suoi seguaci: fu la più grande conver-
sione di massa della Storia recente e segnò di 
fatto il ritorno del Buddhismo in India. Proprio al 
Venerabile, che ormai aveva fama di essere un 
Bodhisattva, venne affidato il compito di istruire i 
nuovi fedeli all’insegnamento del Buddha.  

Negli anni successivi, sulle orme del Ven. 
Lokanātha, predicatori e missionari di nazionalità 
diverse iniziarono la loro opera di divulgazione 
in tutto il mondo, realizzando di fatto la “profezia” 
in cui il primo monaco buddhista italiano aveva 
creduto con tutto sé stesso: prima della sua mor-
te nel 1966 il Venerabile potè avere così la cer-
tezza che la sua eredità era stata raccolta, e che 
altri dopo di lui avrebbero continuato a donare 
al mondo la Verità, il più grande di tutti i doni. 

61



62

Come in un incontro apparentemente casuale 
si trovi la propria strada, chiara e definita

di Marco Ghianda - praticante del Buddhismo tibetano 
della scuola Karma Kagy

Milarepa, 
la mia ispirazione

BU
DDHISM

I



Milarepa è stato il motivo che 
mi ha spinto ad approfondire la 
meditazione del Vajrayana. 
Questa figura, simile ad un poe-

ta, che girava senza fissa dimora nelle grotte 
dell’Himalaya ha attirato immediatamente la 
mia attenzione. Anch’io infatti, tempo fa, una 
notte spinto da una forte insoddisfazione sono 
partito da casa abbandonando lavoro e affet-
ti e sono restato per quattro anni sulle strade, 
lungo i fiumi, sui ghiacciai, dentro i boschi e 
sulle cime delle montagne europee senza de-
naro, senza fissa dimora, con una chitarra in 
mano cercando di trovare quella risposta sul 
senso ultimo della vita.
Un giorno, durante questi viaggi, sono stato 
stravolto nel profondo dall’incontro casuale 
con dei monaci buddhisti che viaggiavano 
con me su un treno. La pace che emanavano 
mi bloccò le parole in gola e non riuscii a dire 
nulla.
Poco dopo leggendo un libro di Tiziano Ter-
zani, autore che amo molto, ritrovai menzio-
nata la figura di Milarepa (lui viaggiò molto in 

Folco Terzani: Perché 
Milarepa? 

Milarepa essenzialmente 
è il San Francesco tibetano. È proprio 
questa figura del Santo, del poeta, 
del mago. Più o meno vivevano anche 
nello stesso periodo intorno al 1100-
1200. Milarepa è questo personaggio 
dell’eremita: non faceva il monaco 
rinchiuso nel monastero ma è andato 
via a fare l’eremita vivendo nelle grotte. 
Addirittura lo si dipinge verde, perché 
si dice che viveva di ortiche, mangiava 
le ortiche. Milarepa è quel tipo 
di personaggio che fa sognare, infatti 
la storia di Milarepa è la storia più 
amata dal popolo tibetano. 
Poi è affascinante perché non solo era 
un buono, ma è partito che era 
un cattivo (fa la magia nera, muove 
le nuvole, crea un temporale ed uccide 
con questo temporale per avere 
vendetta). È una storia forte di un 
grande peccatore che diventa poi un 
grande Santo.
L’importanza di questo racconto 
di Milarepa è che ti riporta a storie 
a cui non crediamo nemmeno più, 
eppure ci sono state. Hanno trasformato 
le storie di popoli e continuano 
a trasformare anche noi se le 
ascoltiamo con profondità e ci lasciamo 
commuovere. Per cui benvenuti 
alla vita di Milarepa.

Milarepa, 
la mia ispirazione

63



64

Lama Könchog Luigi: 
Incontrare Milarepa
Milarepa è collegato ad una delle 
quattro scuole principali del Buddhismo 
tibetano, in particolare alla tradizione 
Karma Kagyu. È stato uno dei fondatori 
di questo lignaggio. Da una parte, quindi, 
ha un ruolo di importante fondatore 
di questa tradizione, dall’altra però la 
sua vita è una vita particolarissima che 
viene considerata un esempio eccellente 
di un praticante del Buddhadharma e 
soprattutto della tradizione Mahamudra 
del Vajrayana.
Ci sono infatti dei grandi maestri che ci 
consigliano di leggere, od ascoltare in 
questo caso, la vita di Milarepa almeno 
sette volte nella vita. Non dici, “Ok lo 
leggo a letto!” No, non funziona così…
Magari dopo un anno o due lo rileggi 
e vedi che sono cambiate delle cose, lo 
ascolti con una mente completamente 
diversa. Non è cambiato il libro, sei tu 
che sei cambiato, capisci e comprendi 
meglio i messaggi che trovi lì dentro.
Quando leggi le biografie dei maestri, 
ma anche gli insegnamenti in genere, 
non avere fretta, non è un romanzo 
da leggere come se fosse un passatempo. 
Prendi una parte, leggi quella e poi 
fermati… rilassa la mente, lascia andare, 
come nella meditazione Shiné, lascia 
andare. Lascia che la sensazione di 
questa storia entri nel tuo cuore e così 
ne riceverai, in modo profondo, anche la 
benedizione. 

Oriente incontrando anche il Karmapa). Tizia-
no amava Milarepa, io ancora non conoscevo 
molto bene quella figura, ma ne ero sempre 
più attratto anche perché Tiziano Terzani e 
Folco, suo figlio, in quel libro parlavano di un 
certo monaco tibetano e questo incontro a 
quanto pare cambiò e stravolse la vita di Folco, 
un po’ come successe a me con i monaci sul 
treno. Chissà chi era quel monaco menzionato 
nel libro?
Io nel frattempo ho cominciato a frequentare 
il centro Kagyupa di Brescia, il Karma Tegsum 
Ciò Ling, sotto la guida del mio prezioso mae-
stro Lama Könchog Luigi dove ho avuto la me-
ravigliosa opportunità di studiare e meditare 
sul più grande yogi del tibet, Milarepa.



65

Anni dopo, ho avuto anche la fortuna di co-
noscere ed incontrare Folco, diventando uno 
dei suoi più intimi amici, così gli chiesi chi 
fosse quel Lama da lui incontrato anni prima 
in Francia menzionato su quel libro. La rispo-
sta fu sorprendente: “Quello che fu definito 
dal 16° Karmapa un Milarepa vivente, ovvero  
Gendün Rinpoche!”
La cosa meravigliosa è che conoscevo bene 
Gendün Rinpoche. Lama Gendün è stato in-
fatti il principale insegnante durante i lunghi 
anni di ritiro del mio maestro Lama Könchog 
Luigi.
Con tutte queste connessioni, non potevo 
starmene con le mani in mano dovevo rac-
contare questa storia di ieri e di oggi… e così 
durante la registrazione di un audiolibro con 
l’attore Elio Germano è nata l’occasione di 
proporre ai più grossi produttori di audiolibri 
italiani, Emons, la mia idea. 
Dopo molte difficoltà affrontate e tantissime 
benedizioni accumulate, sono felice di pre-

sentarvi il primo audiolibro sulla vita di Milare-
pa, arricchito dai mantra originali che mi sono 
arrivati direttamente dall’India e dal Nepal dal 
glorioso lignaggio Kagyupa, con la partecipa-
zione di S. S. il 17° Karmapa. Con mie musiche 
originali e i suoni della natura da me raccolti 
durante i miei vari viaggi. 
Ma soprattutto grazie alla meravigliosa colla-
borazione con il Musicoterapeuta e produttore 
Rino Capitanata, che da anni approfondisce la 
musica come veicolo per la guarigione produ-
cendo cd e tenendo seminari con illustri per-
sonaggi del mondo della spiritualità. Ha com-
posto musica per: Brian Weiss, Doreen Virtue, 
John Gray, Master Choa Kok Sui, Louise Hay, 
Deepak Chopra, Dr. W. Dyer. Per le musiche 
di questo audiolibro, Rino ha collaborato con 
i monaci tibetani e in particolare con Lama 
Gorkha.
Ovviamente non poteva mancare in questo au-
diolibro la premessa di Folco Terzani e l’intro-
duzione di Lama Könchog Luigi.



66

VIAGGIO 
IN ORIENTE:
OU TOPOS TIBET
Le suggestioni del Tibet in tre giornate di studio a Venezia

di Antonio Tripodi - Consigliere del Centro Lama Tzong Khapa

Gli spazi della splendida sede universitaria di Ca’ 
Foscari, a Venezia, hanno ospitato un ricco programma 
di attività sul Tibet, nel corso delle giornate dell’8, 12 
e 19 novembre 2022. L’evento è stato promosso dal 

Centro Lama Tzong Khapa e sostenuto dall’Unione Buddhista Ita-
liana; ha ricevuto il patrocinio, oltre che dell’Università Ca’ Foscari, 
del Comune di Venezia, che lo ha inserito nel ciclo “Le città in festa”. 

CULT
URE



67

I TEMI DELL’EVENTO
Un primo tema dell’iniziativa è stato il viag-
gio: quello reale ma anche illusorio, fantastico. 
Le esplorazioni di Fosco Maraini e di Giuseppe 
Tucci hanno trovato espressione nella mostra 
fotografica “Sulle orme di Giuseppe Tucci: da 
Fosco Maraini a oggi. La storia e la contem-
poraneità del Tibet nelle immagini di Fosco 
Maraini e negli scatti di Giampietro Mattolin”. 
Nel corso delle giornate di studio sono stati 
raccontati ed esaminati i viaggi da Occiden-
te verso Oriente, nonché quelli che hanno 
seguito la strada opposta. Anche i viaggi più 
impalpabili, quelli della conoscenza, sono stati 
oggetto di numerosi approfondimenti. 
Accanto al tema del viaggio è stato affronta-
to quello delle fascinazioni in cui l’Occidente 
è caduto quando ha tentato di guardare 
l’Oriente. Il Tibet, in particolare, è stato un “non 
luogo” per eccellenza, un luogo immaginario 
in cui, di volta in volta, l’Occidente ha volu-
to trovare dimensioni come il Regno di Prete 
Gianni, Shambala, Shangri La, Agarthi e così 
via. 
Con questo evento, di fatto, si è inteso con-
tribuire a liberare il Tibet dai falsi miti che ne 
hanno ottenebrato la realtà. Perpetuare fanta-
sie vedendo nel Tibet antecedente l’invasione 
cinese un regno di pace e di armonia, quasi 
una Terra Pura, un Eden incastonato sulla Terra, 
significa negare la storia del Tibet. Escludere il 
Tibet storico dal mondo reale, di cui viceversa 
ha sempre fatto parte, significa negare ai tibe-
tani la paternità di una realtà quotidiana, ma-
gari controversa, magari conflittuale, eppure 
profondamente vera. Restituire il Tibet alla sua 
realtà storica: anche questo è stato l’obiettivo 
dell’evento.

LA MOSTRA FOTOGRAFICA
La mostra fotografica ha voluto raccontare le spe-
dizioni compiute da Giuseppe Tucci, poliedrico 
studioso. Sono state narrate negli scatti di Fosco 
Maraini che, giovanissimo, come assistente e foto-
grafo accompagnò l’archeologo di Macerata nelle 
sue spedizioni del 1937 e del 1948. Di contraltare, 
il colore delle foto di Giampietro Mattolin, foto-
grafo e viaggiatore contemporaneo, ha ripropo-
sto persone, paesaggi e situazioni in un orizzonte 
cromatico prepotentemente diverso, a veridica 
testimonianza di un passato che intende ostinata-
mente resistere.

LE PROIEZIONI
CINEMATOGRAFICHE
È stata proposta la visione di due opere cine-
matografiche: Kalachakra - La ruota del tempo 

(Werner Herzog, 
2003) e Orizzon-
te Perduto (Frank 
Capra, 1937). I 
film sono stati 
scelti in quanto 

espressioni di due diverse visioni del Tibet, vi-
sioni che sono state materia di riflessione nel 
corso dell’evento. Kalachakra 
figura il Buddhismo tibetano 
nella sua realtà, in una rap-
presentazione sequenziale di 
eventi filtrati dalla sensibilità 
di un regista visionario; Oriz-
zonte perduto, viceversa, nel 
suo viaggio verso Shangri 
La, ben rappresenta pro-
prio quel mondo illusorio, immaginario, 
fantasticato che “Viaggio in Oriente: Ou Topos 
Tibet” ha voluto studiare.



68

CULT
URE

XXVI EDIZIONE 
TERTIO 
MILLENNIO 
FILM FESTIVAL 

“Il ritorno di Caino?”

di Nicola Cordone - Segreteria UBI



69

I PREMI AGGIUDICATI 
• PREMIO TERTIO MILLENNIO FILM FEST 
PER IL MIGLIOR LUNGOMETRAGGIO:

Il patto del silenzio di Laura Wandel

Giuria presieduta da Susanna Nicchiarelli e com-
posta dai delegati delle diverse confessioni reli-
giose: Thomas Torelli - Unione Buddhista Italiana, 
Marina Piperno  - UCEI Unione delle Comunità 
Ebraiche italiane, Wael Farouq - COREIS Comu-
nità Religiosa Islamica Italiana, Adamo Antonacci 
- Chiesa Valdese. 

Non a caso "Un Monde" è il titolo originale del 
film che rappresenta meglio del quasi spionistico 
titolo italiano il senso profondo del film. Perché è 
vero che Abel chiede alla sorella di fare silenzio 
sulle vessazioni che sta subendo ma è molto più 
propriamente 'un mondo' quello che Nora sta 
esplorando e non tutte le scoperte, oltre a quelle 
relative al fratello, sono positive.

«La XXVI edizione del Tertio Millennio 
Film Fest (Roma, novembre 2022) 
è un esercizio compiuto di dialo-
go ecumenico e interreligioso», ha 

dichiarato mons. Davide Milani, presidente della 
Fondazione Ente dello Spettacolo. «È un percorso 
che si nutre di relazioni con le comunità di gente di 
fedi differenti che vogliono incontrarsi, dialogare, cre-
scere insieme. Altro pilastro – chiave del successo di 
quest’anno – è la ricerca nelle cinematografie di tutto il 
mondo, di quelle opere che scavano nel mistero della 
vita, dei suoi segreti e desideri. I film di quest’anno ci 
hanno aiutato infatti a trovare delle vie per superare il 
mistero del Male. Abbiamo provato a fare incontrare la 
cinematografia migliore con il pubblico che ha voglia 
ancora di stupirsi e di vivere il cinema non come intrat-
tenimento ma come possibilità di andare al senso delle 
cose».



• MENZIONE SPECIALE attribu-
ita dalla medesima giuria e Pre-
mio per il miglior film secondo 
la Giuria della Critica SNCCI a:

Quei due – Edda e Galeazzo
 Ciano di Wilma Labate

Mette in scena due rampolli del 
‘900, Edda Mussolini e suo ma-
rito Galeazzo Ciano, alle prese 
con il regime che li fa protago-
nisti. Edda e Galeazzo si raccon-
tano senza pudore e viaggiano 
nei labirinti di una storia cupa, 
lui con le battute dei suoi diari 
e lei con le dichiarazioni fatte 
in una intervista di molti anni fa.

• PREMIO TERTIO MILLENNIO FILM FEST 
PER IL MIGLIOR CORTOMETRAGGIO: 

Lili Alone di Zou Jing

Lili, una giovane madre, vive con suo marito - un gioca-
tore d’azzardo - in una zona remota del Sichuan. Sola e 
povera, si dirige verso la città nel tentativo di guadagna-
re abbastanza soldi per salvare suo padre morente.



71

• MENZIONE SPECIALE A: 
Warsha di Dania Bdei
Giuria presieduta da Ciro De Caro e com-
posta da Giada Bruno dell’UBI, Vittorio 
Emanuele Agostinelli delegato dal Cortile 
dei Gentili, Adam Berardi della COREIS 
e Naomi Evelyn Hondrea della Chiesa Bat-
tista. 

Mohammad lavora come operatore di 
gru a Beirut. Un giorno si offre di salire su 
una delle gru più alte e pericolose di tutto 
il Libano. Lontano dagli occhi di tutti, riesce 
finalmente ad esprimere la sua passione 
segreta e a trovare la sua libertà.

• MIGLIOR FILM secondo la 
Giuria Nuovi Sguardi, formata 
da un gruppo di studenti del-
la facoltà di comunicazione 
dell’Università Pontificia Sale-
siana: 

Speak no Evil di Christian
 Tafdrup

Un horror psicologico danese 
che ti fa dubitare di te stesso e 
fa domandare: qualcosa non va 
in queste persone o sono io?

• MENZIONE SPECIALE PER:
Return to Dust di Li Ruijun

Una accorata e riuscita storia d’amore, un inno alla 
capacità dell’umano di trovare conforto nell’altro-
da-sé, scandito dallo scorrere delle stagioni, da un 
rapporto osmotico con la natura.



72

NASCE 
L’EYE CLINIC 
IN SRI LANKA
Inaugurata la clinica oculistica realizzata grazie al sostegno 
del Monastero Santacittarama

di Jara Scialoja - Direttore del Monastero Santacittarama

Il 14 Dicembre si sono conclusi i lavori per 
l'estensione della Clinica Oculistica "Eye 
Clinic" presso il Base Hospital di Balan-
goda. Il progetto è stato finanziato dal 

Monastero Santacittarama, dopo un attento 
studio qualitativo e quantitativo. I lavori di 
estensione della clinica sono poi stati portati 
a termine grazie al monitoraggio dello staff 
medico del posto e dei laici italiani e srilan-
kesi del Monastero Santacittarama. Questo 
intervento si colloca all’interno dell’azione 
del Buddhismo Italiano e dell’UBI a favore di 
questo paese. 
Nonostante le molte difficoltà nell'esecuzio-
ne del progetto a causa della mancanza di 
materiali e dalle pressioni inflazionistiche, la 
buona volontà dei partecipanti e gli sforzi 
di tutti hanno permesso la sua ultimazione, 
grazie anche al coinvolgimento di diversi vo-
lontari. 

Il progetto è destinato ad aiutare tutta 
la popolazione di Balangoda per i prossimi 
decenni. In un momento così difficile per 
lo Sri Lanka, il Monastero Santacittarama 
si è attivato per aiutare la comunità colpita 
da una profonda crisi economica nella spe-
ranza di poter essere di sollievo alle difficol-
tà della gente del luogo. 
Balangoda è nota in Sri Lanka per essere 
la città natale del rinomato e stimato mona-
co sinhalese Venerabile Balangoda Ananda 
Maitreya. Fu lui, ospite spesso dei monaste-
ri inglesi di Cittaviveka ed Amaravati, che 
guidò la creazione della sima di Chithurst 
dove Ajahn Chandapalo ricevette la sua 
Upasampada. Non è inusuale che le volte in 
cui Ajahn Chandapalo parla dei monaci del-
lo Sri Lanka, menzioni con affetto e rispetto 
il grande monaco della città di Balangoda. 
Tutto ciò genera un legame fra il Sangha 

PR
OGET

TI



73

NASCE 
L’EYE CLINIC 
IN SRI LANKA

del Santacittarama e la popolazione di 
Balangoda che tanto ama il Venerabile Anan-
da Maitreya.

Anche la comunità sinhalese in Italia, che 
frequenta regolarmente il Monastero Santa-
cittarama, nutre grande rispetto e devozione 
per il Venerabile Ananda Maitreya, e diversi 
di questi fedeli non hanno potuto non notare 
la profonda connessione e somiglianza fra il 
Santacittarama e le tradizioni contemplative 
del Buddhismo in Sri Lanka, del quale Anan-
da Maitreya era uno degli esempi. 
Ad oggi, l’Insegnamento lo si può ritrovare 
nelle parole di Ajahn Chandapalo e in quel-
le dei suoi Maestri Ajahn Chah e Ajahn Su-
medho, così come in quelle del Venerabile 
Ananda Maitreya. C'è un filo solido ed indi-
struttibile che connette tutti questi grandi 
Maestri: il Buddha ed il suo Dhamma.



IL BUDDHISTA  
NEL BRACCIO DELLA MORTE 
Trovare la luce nei luoghi  
più oscuri
di David Sheff 
Ubiliber

David Sheff, autore del memoir bestseller internazionale Beautiful 
Boy, esplora la trasformazione interiore del condannato a morte Jarvis 
Jay Masters che incontra il Buddhismo, la meditazione 
e l'amore per la vita nel braccio della morte del carcere californiano 
di San Quintino. I primi anni della sua vita, immersi nella povertà, sono 
stati un'escalation di abusi e violenze che Jarvis non ha fatto altro che 
riproporre, prima con piccoli furti poi con rapine a mano armata, fino 
ad arrivare all'accusa di omicidio e alla conseguente condanna che 
lo ha portato nel braccio della morte, dove si trova attualmente dal 
1990. Tenuto in isolamento, sconvolto da rabbia, ansia e attacchi di 
panico, nella disperazione più totale ha avuto il coraggio di chiedere 
come si fa a meditare. Con sconvolgente chiarezza, l'autore descrive il 
graduale ma profondo cambiamento di quest'uomo che, nonostante 
un'infanzia e una giovinezza dedite al male, ha imparato a prevenire 
la violenza nel cortile del carcere e ad aiutare gli altri detenuti e 
persino le guardie a trovare un significato nella loro vita. Un libro 
che insegna come guardare da una prospettiva diversa la nostra 
sofferenza, assaporare la luce che ci circonda e sopportare le tragedie 
che colpiscono tutti noi.

Letture consigliate
PE

R 

APP
ROFO

NDIR
E

74



75

Passato alla storia come il fondatore della scuola di buddhismo giapponese 
Zen nel tredicesimo secolo, ma anche riconosciuto universalmente come 
uno dei più carismatici maestri che la tradizione buddhista tutta abbia 
mai avuto, Dogen non ha lasciato scritti che riguardino la sua vita e le 
informazioni su di lui restituiscono un quadro piuttosto frammentario. 
Molto resta ancora un enigma, forse lo sarà per sempre. Quello che è 
riuscito a fare Steven Heine in questo magistrale lavoro di ricerca è stato 
ricostruire una narrazione quanto più precisa e godibile dell'esistenza 
e dei temi cardine della sua eredità spirituale. Attraverso le opere, i 
resoconti dei contemporanei, ma anche grazie alle raffigurazioni pittoriche 
e statuarie ne è nata una biografia che, scevra da uno stile accademico 
e distaccato, restituisce al lettore la complessità e la grandiosità di uno 
dei maestri più influenti di sempre.

DOGEN - BIOGRAFIA  
La vita e l'opera del fondatore 
della scuola Zen So- to- 
di Steven Heine 
Ubiliber

IL SILENZIO TRA DUE ONDE 
Il Buddha, la meditazione, la fiducia
di Corrado Pensa 
Ubiliber

Uno tra i più tra due onde. Il Buddha, la meditazione, 
la fiducia: Uno tra i più autorevoli esperti italiani 
di filosofia orientale compie un viaggio attraverso i temi 
principali del Buddhismo: il senso della vita e del dolore, 
la liberazione, la pratica quotidiana della meditazione 
e della consapevolezza in azione. Grazie alla sua lunga 
esperienza di praticante e di insegnante, alla conoscenza dei testi buddhisti, 
ai suoi riferimenti alla tradizione cristiana e alla psicologia e, non ultimo, alla sua 
profondità spirituale, l'autore riesce a rendere appassionante e rilevante per il 
lettore contemporaneo un pensiero nato e sviluppatosi in un clima apparentemente 
lontano. Il testo riflette soprattutto su un'impresa tutt'altro che facile e di rara 
preziosità: la lenta trasformazione del nostro quotidiano in virtù di una risposta via 
via più convinta e ricettiva all'insegnamento del Dharma, in armonia con altre grandi 
tradizioni sapienziali, dimostrando che la meditazione è molto di più di una semplice 
pratica di raccoglimento.



76

Si racconta che gli insegnamenti impartiti dal Buddha siano pari 
a 84.000, un numero esorbitante che, vero o no, è rivelatore 
di un’eredità spirituale immensa quanto complessa. 
Parlare di Buddhismo non è semplice e numerose sono le domande 
che nascono nell’accostarsi a questa tradizione millenaria 
che è giunta fino a noi. Chi era il Buddha? Ne esiste solo uno? Perché 
si sente parlare di Buddhismo al plurale? Il Buddhismo 
è da considerare una religione o una filosofia? Sono tutti quesiti 
la cui risposta è imprescindibile da uno sguardo che sia in grado 
di abbracciare un orizzonte culturale dai confini per nulla distinti. 
Scrivere una storia del Buddhismo diventa allora un’operazione 
intellettuale che deve tener conto di moltissimi aspetti: 
dalle testimonianze antiche fino a quelle della contemporaneità, 
dalla geografia dei luoghi alla storia dell’arte, dalla psicologia 
alla letteratura. Ed è quello che riesce a fare il Prof. Dr. Bee Scherer 
(attualmente dirige il corso di Studi buddhisti alla Vrije Universiteit 
di Amsterdam) in “Una storia del Buddhismo”. 
Partendo dalla biografia di Siddhārta Gautama e inserendola 
nel contesto geopolitico dell’India antica, esplora le origini e traccia 
lo sviluppo di questa antica cultura, nata oltre duemilacinquecento 
anni fa nel Nord dell’India, illustrandone i princìpi cardine, 
le differenze tra le varie scuole, lo sviluppo della vita monastica 
e l’importanza delle pratiche meditative. La tradizione buddhista 
si presenta al lettore con una sconcertante diversità di forme culturali, 
filosofiche e pratiche: qui si descrivono e si mettono in relazione 
le sue diverse espressioni, in un racconto conciso ma esaustivo 
dell’importante storia di una realtà viva e sempre più diffusa anche 
al di fuori dell’Asia.

UNA STORIA DEL BUDDHISMO
Introduzione a un insegnamento millenario
di Bee Scherer
Ubiliber



77

Per la prima volta la traduzione integrale in italiano 
dello Shōbōgenzō Zuimonki che comprende centosette 
sermoni informali di Eihei Dōgen Kigen (1200-1253), 
oggi considerato il più importante maestro del Buddhismo 
Zen del Giappone. 
Il testo qui tradotto è nella versione Chōenji-bon, risalente 
al 1380, quindi di gran lunga la più antica e oggi anche 
la più apprezzata. 
Nelle intenzioni dell’autore lo Zuimonki voleva essere 
una guida e un incitamento alla rigenerazione morale 
e spirituale dei praticanti del Buddhismo della sua epoca, 
allora in fase decadente. Leggere lo “Zuimonki” non 
è solo un modo per approfondire la dottrina dello Zen 
attraverso le parole di un grande maestro, ma anche 
per attingere a una sorgente di grande spiritualità 
e di grande insegnamento morale.

EIHEI DO- GEN
SHO- BO- GENZO-  ZUIMONKI 
Discorsi informali
a cura di Aldo Tollini e Anna Maria Shinnyo Marradi
Testo giapponese a fronte 
Bompiani

I DONI DELLE API
di Monica e Rossana Colli
Illustrazioni di Enrica Verri
Edizioni Storiedichi

Un progetto di libri sulle api realizzato da Monica e Rossana Colli, 
già autrici di successo nel mondo della didattica per la scuola 
primaria, con le illustrazioni di Enrica Verri. “I doni delle api”, 
vuole diffondere la conoscenza e il rispetto del mondo delle api e 
esaltarne i valori ecologici ed etici. I doni delle api invita i bambini 
a conoscere i ruoli delle api nell’alveare e a scoprire la dolcezza 
della gratitudine. “To bee or not to bee” (essere ape o non 
esserlo) è il tema di una collana di libri illustrati che si svilupperà, 
per diffondere la conoscenza del mondo delle api: grazie 
ai testi in stampatello maiuscolo, è uno strumento didattico 
per i bambini che stanno imparando a leggere.



78

ELENCO CENTRI
ASSOCIAZIONE BUDDHISMO VIA DI 
DIAMANTE DI BOLOGNA
via Jacopo della Lana 8, 40137, Bologna (BO)
Tel.: 347 2328619
E-mail: bologna@buddhism.it
www.buddhism.it

ASSOCIAZIONE PER LA MEDITAZIONE 
DI CONSAPEVOLEZZA – A.Me.Co
Vicolo d’Orfeo, 1 - 00193 Roma (RM)
Tel.: 06 6865148
E-mail: segreteria@associazioneameco.it
Pec: direzione@pec.associazioneameco.it
www.associazioneameco.it

ASSOCIAZIONE DHAGPO FVG 
Via Marconi 9,- 33022 Arta Terme (UD)
www.friulivg.dhagpo.org

ASSOCIAZIONE BUDDHISTA ZEN SOTO 
BUPPO (Z)
Tempio Johoji
Via di Villa Lauricella, 12 - 00176 Roma (RM)
Tel.: 366 4776978
E-mail: tempiozenroma@gmail.com
www.tempiozenroma.it

ASSOCIAZIONE HOKUZENKO (Z)
Via San Donato 79/C - 10144 Torino (TO)
Tel.: 347 3107096 
(Mario Nanmon Fatibene, direttore spirituale)
Cell.: 348 6562118 (Rino Seishi Mele)
E-mail: hokuzenko@zentorino.org
Pec: associazione_hokuzenko@pec.it
www.zentorino.org

ASSOCIAZIONE SAMBUDU VIHARA
Via G.B Monti, 5/2 - 16151 Genova (GE)
https://friulivg.dhagpo.org/

ASSOCIAZIONE SAMATHA-VIPASYANA 
Tempio Tenryuzanji 
Località Val Molin via per Grigno,  
38050 Cinte Tesino (TN)
Tel.: 392 0318142
E-mail: fushin.seiunbo@gmail.com 
www.tenryuzanji.org

ASSOCIAZIONE NICHIREN SHU,  
Guhōzan Renkōji (N)
Via Fossa, 2 - 15020 Cereseto (AL)
Tel.: 0142 940506
Cell.: 334 5987912
E-mail: revshoryotarabini@hotmail.com

ASSOCIAZIONE SANGHA ONLUS
Via Poggiberna, 15 56040 Pomaia (Pisa)
E-mail: info@sangha.it 
www.sangha.it/it/

ASSOCIAZIONE SANRIN (Z)
Via Don Minzoni, 12 - 12045 Fossano (CN)
Cell.: 338 6965851
E-mail: dojo@sanrin.it
Pec: sanrin@mail-certificata.net
www.sanrin.it

ASSOCIAZIONE TEN SHIN – Cuore di Cielo 
Puro (Z)
Tempio Zen
Via Terracina, 429 - Napoli (NA)
Cell.: 392 5245377
E-mail: info@tenshin.it
www.tenshin.it

ASSOCIAZIONE ABRUZZESE BUDDHISTA 
BUDDHADHARMA
Via Tiburtina Valeria, 330/1 - 65128 Pescara
E-mail: direzione@abruzzobuddhismo.it
www.abruzzobuddhismo.org



79

ASSOCIAZIONE ZEN ANSHIN (Z)
Via Ettore Rolli, 49 - 00153 Roma (RM)
Tel.: 06 5811678
Cell.: 328 0829035
E-mail: zen@anshin.it
Pec: servizi@pec.anshin.it
www.anshin.it

ASSOCIAZIONE ZEN BODAI DOJO 
Via Fratelli Ambrogio, 25 - 12051 Alba (CN)
www.bodai.it

BECHEN KARMA TEGSUM TASHI LING (V)
C/da Morago, 6 - 37141 Cancello Mizzole (VR)
Tel.: 045 988164
E-mail: info@benchenkarmatashi.it
Pec: info@pec.benchenkarmatashi.it
www.benchenkarmatashi.it

CENTRO BUDDHA DELLA MEDICINA (V)
Via Cenischia, 13 - 10139 Torino (TO)
Tel.: 011 3241650
Cell.: 340 8136680
E-mail: info@buddhadellamedicina.org
Pec: centrobuddhadellamedicina@pec.it
www.buddhadellamedicina.org

CENTRO BUDDHADHARMA (I)
Via Galimberti, 58 - 15121 Alessandria (AL)
Tel.: 0131 59268
E-mail: penpa.tsering@tin.it
Pec: buddhadharmacenter@pec.it
www.buddhadharmacenter.org

CENTRO BUDDHISTA MUNI GYANA (V)
Via Grotte Partanna 5 – Pizzo Sella - 90100 
Palermo (PA)
Cell.: 327 0383805
E-mail: info@centromunigyana.it
www.centromunigyana.it

CENTRO BUDDHISTA ZEN GYOSHO (Z)
Via Marrucci 58a - 57023 Cecina (LI)
Cell.: 366 4197465
E-mail: segreteria@centrogyosho.it
www.centrogyosho.it

CENTRO CENRESIG (V)
Via della Beverara, 94/3 - 40131 Bologna (BO)
E-mail: info@cenresig.org
www.cenresig.org

CENTRO DHARMA SHILA 
Via Marola 17 36010 Chiuppano (VI)
Tel.: 347 4660083
E-mail: centrodharmashila@gmail.com
 
CENTRO DHARMA VISUDDHA (V)
Via dei Pioppi, 4 - 37141 Verona (VR)
sede attività:
Via Merciari, 5 - 37100 Verona (VR)
E-mail: buddhismo.vr@gmail.com

CENTRO TARA BIANCA 
via Bernardo Castello 3/9,
16121 Genova (GE)
Tel.: 353 40558991
E-mail: segreteria@tarabianca.org
www.tarabianca.org

CENTRO GAJANG GIANG CHUB (V)
Via Fiume, 11 - 24030 Paladina (BG)
Tel.:/Fax: 035 638278
E-mail: centrojangchub@gmail.com
www.jang-chub.com

CENTRO STUDI KALACHAKRA (V)
Via Verrando, 75 - 18012 Bordighera (IM)
Tel.: 0184 252532
Cell. 339 3128436
E-mail:kalachakra@fastwebmail.it
www.kalachakra.it



80

CENTRO LAMA TZONG KHAPA (V)
Via Peseggiana, 31 - 31059 Zero Branco (TV)
Cell. 348 7011871
www.centrolamatzongkhapatv.it

CENTRO MILAREPA (V)
Via de Maistre, 43/c - 10127 Torino (TO)
Cell.: 339 8003845
Tel.: 011 2070543
E-mail: info@centromilarepa.net
www.centromilarepa.net

CENTRO SAKYA (V)
Via Marconi, 34 - 34133 Trieste (TS)
Tel.: 040 571048
E-mail: sakyatrieste@libero.it
Pec: progettoindia@pec.csvfvg.it
www.sakyatrieste.it

CENTRO STUDI TIBETANI MANDALA DEUA 
LING (V)
Vicolo Steinach, 9 - 39012 Merano (BZ)
E-mail: centrostudimandalad@gmail.com

CENTRO STUDI TIBETANI TENZIN CIO LING 
(V)
Galleria Parravicini, 8 23100 Sondrio (SO)
Pec: centrotenzin@rspec.it
E-mail: info@centrotenzin.org
www.centrotenzin.org

CENTRO TARA CITTAMANI (V)
Via Lussemburgo, 4 (zona Camin) - 35127 
Padova (PD)
Tel.: 049 8705657
Cell.: 349 8790092
E-mail: info@taracittamani.it
Pec: taracittamani@pec.taracittamani.it
www.taracittamani.it

CENTRO TERRA DI UNIFICAZIONE EWAM 
(V)
Via Pistoiese 149/C - 50145 Firenze (FI)
Cell.: 344 1662844
E-mail per Informazioni: info@ewam.it
Pec: ewam@pec.it
www.ewam.it

CENTRO BUDDHISMO DELLA VIA DI  
DIAMANTE DI BARI
Via Napoli, 241 - 70123 Bari
Cell. 349 7751145
E-mail: bari@buddhism.it
www.buddhism.it/bari
 
CENTRO VAJRAPANI (V)
P.zza San Giuseppe, 5 - 38049 Bosentino (TN)
Tel.: e Fax 0461 848153
E-mail: segreteria@vajrapani.eu
Pec: centro_vajrapani@pec.vajrapani.eu
www.vajrapani.it

CENTRO ZEN FIRENZE – Tempio Shinnyo-ji 
(Z)
Via Vittorio Emanuele II, 171 - 50134 Firenze (FI)
Cell: 339 8826023
E-mail: info@zenfirenze.it
Pec: centrozenfirenze@pec.it
www.zenfirenze.it

CENTRO ZEN L’ARCO 
Piazza Dante 15 - 00185, Roma (RM)
www.romazen.it

COMUNITÀ  BODHIDHARMA (S)
Eremo Musang am
Monti San Lorenzo, 26 - 19032 Lerici (SP)
Cell. 339 7262753
E-mail: bodhidharmait@gmail.com
E-mail: taehyesunim@gmail.com
www.bodhidharma.info

COMUNITÀ DZOG-CHEN di Merigar (V)
Podere Nuovo - 58031 Arcidosso (GR)
Tel.: 0564 966837 - Fax 0564 968110
E-mail: office@dzogchen.it
Pec: assdzogchen@pec.it
www.dzogchen.it

DOJO ZEN MOKUSHO (Z)
Via Principe Amedeo, 37 - 10123 Torino (TO)
Cell. 335 7689247
E-mail: info@mokusho.it
www.mokusho.it



81

FONDAZIONE BUDDHISMO  
della VIA di DIAMANTE (V)
Corso Goffredo Mameli 30 - 25122 Brescia (BS)
Tel.: 331 4977199
E-mail: fondazione@buddhism.it

FONDAZIONE MAITREYA (I)
D.M 29/3/1991
via Clementina, 7 - 00184 Roma (RM)
Tel.: 06 35498800
Cell.: 333 2328096
E-mail: info@maitreya.it
www.maitreya.it

FPMT – Fondazione per la Preservazione  
della Tradizione Mahayana (V)
riconosciuta con D.P.R. 20/ 7/1999
Via Poggiberna, 9 - 56040 Pomaia (PI)
Tel.: 050 685654
E-mail: fpmtcoord.italy@gmail.com

GHE PEL LING – ISTITUTO STUDI DI  
BUDDHISMO TIBETANO (V)
Via Euclide, 17 - 20128 Milano (MI)
Tel.: 02 2576015 - Fax 02 27003449
E-mail: gpling@virgilio.it
www.ghepelling.com

HONMON BUTSURYU SHU – HBS (N)
Tempio Kofuji
Via Piagentina 31 - 50121 Firenze (FI)
Tel.: 055 679275
E-mail: segreteria@hbsitalia.it
www.hbsitalia.it

IL CERCHIO VUOTO (Z)
Via Carlo Ignazio Giulio, 29 - 10122 Torino (TO)
Cell.: 333 5218111
E-mail: dojo@ilcerchiovuoto.it
www.ilcerchiovuoto.it

IL MONASTERO TIBETANO (V)
Via Tivera n 2/B- 04012 Cisterna di Latina (LT)
Tel.: 06 96883281
Cell.: 349 3342719
E-mail: segreteriamonasterotibetano@gmail.com
www.ilmonasterotibetano.it

ISTITUTO ITALIANO ZEN SOTO SHOBOZAN 
FUDENJI (Z)
Bargone, 113 -  
43039 Salsomaggiore Terme (PR)
Tel.: 392 0376665
www.fudenji.it

ISTITUTO JANGTSE THOESAM (Istituto Chan 
Tze Tosam)
Viale Unicef, 40 - 74121 Taranto (TA)
Tel.: 099 7302409
E-mail: jangtsethoesam@libero.it
www.jangtsethoesam.it

ISTITUTO LAMA TZONG KHAPA (V)
Via Poggiberna, 9 - 56040 Pomaia (PI)
Tel.: 050 685654 Fax: 050 685695
E-mail: info@iltk.it
www.iltk.org

ISTITUTO SAMANTABHADRA (V)
Via Di Generosa, 24 - 00148 Roma (RM)
Tel.: 340 0759464
E-mail: samantabhadra@samantabhadra.org
www.samantabhadra.org

ISTITUTO TEK CIOK SAM LING MEN CIO’LING 
HEALING SOUND (V)
Via Donadei, 8 - 12060 Belvedere Langhe (CN)
Tel.:/Fax 0173 743006
E-mail: langhegrandamusica@tiscali.it
www.belvederelanghebuddhameditation
center.org

KARMA CIO LING – Centro Buddhista della 
Via di Diamante (V)
Corso Goffredo Mameli 30 - 25122 Brescia (BS)
Cell. 347 7264331 – 347 2106307
E-mail: brescia@diamondway-center.org
www.buddhism.it

KARMA DECHEN YANGTSE (V)
Bodhipath Retreat Center
Cooperativa di BORDO - 
28846 Borgomezzavalle (VB) 
E-mail: bodhipath@bordo.org
www.bordo.org



82

KARMA TEGSUM CIO LING (V)
Via A. Manzoni, 16 - 25126 Brescia (BS) 
Tel.: 030 280506 - Fax 178 6054191
E-mail: ktc.brescia@gmail.com
www.bodhipath.it

KUNPEN LAMA GANGCHEN (V)
Via Marco Polo, 13 - 20124 Milano (MI)
Tel. 02-29010263
e-mail: kunpen@gangchen.it
www.kunpen.ngalso.org

MANDALA – CENTRO STUDI TIBETANI (V)
Via Martinetti, 7 - 20147 Milano (MI)
Cell. 340 0852285
E-mail: centromandalamilano@gmail.com
www.centromandala.org

MANDALA SAMTEN LING 
Via Campiglie, 76, 13895 Campiglie (BI)
www.mandalasamtenling.org

MONASTERO di CHUNG TAI CHAN ONLUS 
in Italia
Via dell’Omo, 142 - 00155 Roma (RM)
Tel.: 06 22428876
E-mail: ctcmhuayisi@gmail.com
 
MONASTERO ENSO-JI IL CERCHIO (Z)
Via dei Crollalanza, 9 - 20143 Milano (MI)
Tel.: 02 8323652
Cell.: 333 7737195
E-mail: cerchio@monasterozen.it
www.monasterozen.it

MONASTERO SANTACITTARAMA (T)
riconosciuto con D.P.R. 10/7/1995
Località Brulla, - 02030 Poggio Nativo (RI)
Tel.: 0765 872528 - Fax 06 233238629
E-mail: sangha@santacittarama.org
www.santacittarama.org

TEMPIO BUDDHISTA LANKARAMAYA (T)
Sri Lanka Buddhist Association
Via Pienza, 8 - 20142 Milano (MI)
Tel.: 02 89305295 
E-mail: tempiolankaramaya@gmail.com

TEMPIO BUDDHISTA ZENSHINJI  
di Scaramuccia (Z)
Sede principale
Loc. Pian del Vantaggio, 64 - 05019 Orvieto 
Scalo (TR)
Tel.: 0763 215054
E-mail: masqui@alice.it
Pec: zenshinji.scaramuccia@pec.net
www.zenshinji.org

TEMPIO NAPOLI BUDDHIST VIHARA (T)
Via Giuseppe Tomasi di Lampedusa 91
80145 – Napoli (NA)
E-mail: nbvihara@yahoo.com

TEMPIO ZEN “OraZen” – SOKUZEN-JI 
Via Beata Eustochio, 2A - 35124 Padova (PD)
www.orazen.it





8xmilleunionebuddhista.it

L’8xmille
all’Unione
Buddhista

Italiana
arriva davvero,
a chi davvero

vuoi tu.
Dal 2017, grazie alle vostre firme, abbiamo sostenuto quasi 1000 progetti efficienti e coraggiosi.
In difesa dell'ambiente, per la giustizia sociale, l'accoglienza, il lavoro, la cultura, la salute, gli animali. 
Senza burocrazia e in assoluta trasparenza.
Ecco perché ogni firma per l'Unione Buddhista Italiana è destinata a fare la differenza.


