
Scegliere 
IL CAMBIAMENTO

N. 3-2022 Poste Italiane S.p.A. - Spedizione in Abbonamento Postale - AUT. LO-NO/1280/04.2021- STAMPE IN REGIME LIBERO
P

er
io

di
co

 T
ri

m
es

tr
al

e

Rivista dell’Unione Buddhista Italiana

I PROGETTI
8XMILLE

UN MASTER
PER IL FUTURO

RIGENERIAMO



In redazione:
Stefano Davide Bettera – Direttore responsabile 

Rev. Elena Seishin Viviani – Vicedirettore  
Giovanna Giorgetti

Nicola Cordone 
Antonella Bassi 
Guido Gabrielli

 
Segreteria di redazione:

Clara De Giorgi  

Progetto grafico:
Pulsa Srl

Gio Colombi,  Dora Ramondino  

Foto: 
Shutterstock

Hanno scritto: 
Filippo Scianna, Nicola Cordone,  

Monica Colli, Chiara Mascarello, Francesco Tormen,  
Silvia Francescon, Stefano Davide Bettera,  

Emanuele Basile, Giovanna Giorgetti, Caterina Giavotto, 
Rev. Elena Sishin Viviani, Maestro Carlo Tetsugen Serra,  

Emanuela Pluchinotta

UNIONE BUDDHISTA ITALIANA
L’Unione Buddhista Italiana (UBI) è un Ente Religioso 

i cui soci sono centri e associazioni buddhisti che operano nel territorio italiano. 
Gli scopi dell’UBI sono: riunire i vari gruppi buddhisti, senza alcuna ingerenza 
dottrinale o senza prediligere alcuna tradizione rispetto alle altre, siano esse 

Theravāda, Mahāyāna o Vajrayāna; diffondere il Dharma buddhista; sviluppare 
il dialogo tra i vari centri; favorire il dialogo interreligioso e con altre istituzioni 
italiane e rappresentare il Buddhismo italiano nell’Unione Buddhista Europea.

Per informazioni: 
www.unionebuddhistaitaliana.it 

Testata registrata presso il Tribunale di Milano N186 del 15/12/2020  -    
Poste Italiane SpA Spedizione in Abbonamento Postale   

AUT. LO-NO/1280/04.2021- STAMPE IN REGIME LIBERO  
Pubblicato e distribuito trimestralmente da UBI 

Stampato: MEDIAGRAF SpA - via della Navigazione Interna, 89
35027 Noventa Padovana (PD)   

Certificato PEFC

Questo prodotto
è realizzato
con materia prima
da foreste gestite in
maniera sostenibile e
da fonti controllate

www.pefc.it

PEFC/18-31-85



StefanoDavideBettera
Direttore

ED
IT

O
R

IA
LE

pesso ci si chiede quale può essere la qualità, la prospettiva 
di un Buddhismo moderno. Quale ruolo può giocare il Dhar-
ma, con i suoi valori, la sua storia, la portata straordinaria dei 

suoi insegnamenti nell’intreccio di dinamiche complesse come quelle 
che stiamo vivendo oggi. 
La forza della trasformazione messa in atto dal Buddha sta proprio in 
questo muoversi da una dimensione contemplativa per renderla espe-
rienza. Un’esperienza che prende corpo e autenticità nella relazione, 
nell’incontro con il mondo e, da qui, nel mettere radici a una comunità. 
Nel costruire le fondamenta perché questa comunità possa crescere. 
Non c’è ortoprassi buddhista se non all’interno del Sangha, della co-
munità appunto. È questa che invera il senso di una scelta, di un ap-
proccio, di un avvicinamento alla vita con uno sguardo religioso. Oggi, 
la dimensione globalizzata di tutte le società, a Occidente così come 
a Oriente, ci impone una dimensione comunitaria allargata, dove non 
è più possibile distogliere lo sguardo dal lontano come dal vicino. 
La responsabilità di agire per ridurre la sofferenza, dove possibile, 
ci chiama. I l  destino di ogni vita che incontriamo diviene il  nostro 
destino. Diventa il voto che non possiamo slegare. 
I buddhisti italiani rispondono a questa chiamata con una vocazione che 
ha il sapore particolare di quel tipo di pratica impegnata che li vuole 
attori del processo di trasformazione, senza possibilità di alternativa. 
I  fondi dell ’8x1000 sono uno degli strumenti, un upaya, un mezzo 
abile, per dare voce e corpo a questo impegno. Per sostenere azioni 
e progetti che traducono nel concreto una visione della vita che è già 
in sé prassi contemplativa e allo stesso tempo trasformazione concreta. 
Di sé e della comunità, nella comunità, per la comunità, per il Sangha. 
Lo facciamo insieme a chi ci conferma ogni anno la propria fiducia 
e decide di prendersi cura insieme a noi di questa grande comunità. 
Lo facciamo perché convinti che un gesto di gentilezza verso il mondo 
non ha prezzo, ma può essere il motore del cambiamento. 



N. 3-2022

EDITORIALE
03 STEFANO DAVIDE BETTERA - DIRETTORE

10 ANNI DI INTESA
06 IL DHARMA IN ITALIA

09 BUONI RISULTATI E NUOVE 
PROSPETTIVE

I PROGETTI
13 LA NOSTRA GUERRA DI PACE

16 TAKE CARE

18 OMID

20 IL CIELO È MIO	

24 UN'APE PER AMICA 2.0 

8
mille

6

62 68

38

32

SO
M

M
AR

IO



20

60

26 COSTRUIRE COMUNITÀ® 

29 SEE LEARNING®

32 CONSAPEVOLEZZA NELLE CARCERI

EVENTI E APPUNTAMENTI 
35 CONTEMPLATIVE STUDIES: IL MASTER

38 ECOSATTVA TRAINING

40 ECOLOGIA PROFONDA E AGRICOLTURA
RIGENERATIVA

43 CONSAPEVOLEZZA DEL VIVERE
E DEL MORIRE

46 SGUARDI

50 NON ASPETTARE

56 SEMI DI FUTURO

CULTI
60 INTERCONNESSIONE

62 LA DIMENSIONE CONTEMPLATIVA 
DELLA VITA

68 IL CAMMINO BUDDHISTA ITALIANO

PER APPROFONDIRE
72 LIBERI E PRESENTI

76 LETTURE CONSIGLIATE

78 ELENCO CENTRI

PER ABBONARTI VISITA IL SITO:
WWW.UNIONEBUDDHISTA

ITALIANA.IT/MAGAZINE

40

56



66

La crescita saggia 
e gentile della nostra 
presenza sul territorio

di Filippo Scianna -  
Presidente UBI Italia

10
 A

NNI D
I I

NTE
SA

IL DHARMA 
IN ITALIA



7

Sono trascorsi quasi dieci anni dall’entrata 
in vigore della Legge sull’Intesa tra l’UBI 
e lo Stato italiano e molte cose da allora 
sono cambiate, sia per il nostro Ente che, 

più in generale, per la realtà del Buddhismo in Ita-
lia, oggi più conosciuta, radicata e dialogante con 
il territorio rispetto ad alcuni anni fa. 

IN TANTI, NEL SEGNO DELLA SAGGEZZA
Basti pensare che nell’anno 2012 facevano parte 
dell’Unione Buddhista Italiana 44 Centri (da 35 che 
erano nel 2000 quando fu firmata la prima Intesa 
con l’allora Governo D’Alema, 10 in più rispetto al 
1991 quando vi fu il riconoscimento come Ente Re-
ligioso, a partire dai 9 centri fondatori dell’Associa-
zione nel 1985); oggi l’UBI è costituita da 63 centri 
che fanno capo, coerentemente con lo spirito in-
clusivo delle origini, a tutte le tradizioni presenti 
nel nostro Paese: Theravada, Mahayana nelle sue 
varianti Chan, Zen, Tendai, Seon, Nichiren, e poi 
Vajrayana e Interbuddhista. Un simile incremento 
di adesioni è solo uno degli indici di cambiamen-
to che ci hanno portato a diventare attori di una 
società che vogliamo contribuire a trasformare nel 
segno della relazione e della saggezza. L’Intesa 
ci ha permesso di tutelare i diritti dei praticanti 
sostenendo il culto e la diffusione del Dharma da 
una parte; per altro verso ci ha anche permesso 
di dare concretezza alla filosofia buddhista e 

ai valori etici in essa contenuti intervenendo 
fattivamente laddove la sofferenza mostrava i 
suoi aspetti peggiori: in occasione delle calamità 
naturali, in soccorso delle vittime di guerra, negli 
ospedali, nelle carceri, nelle situazioni di disagio, 
di emarginazione sociale, o quando si è prossimi 
ad abbandonare la vita terrena, attraverso proget-
ti mirati a formare personale specializzato anche 
per la cura di coloro che restano.

KARMA POSITIVO
Tutto ciò è stato reso possibile soprattutto grazie 
alle risorse economiche di cui l’UBI in preceden-
za non disponeva e che sono il frutto del gesto 
gentile di chi ha scelto di darci fiducia attraverso 
una firma, caricandoci in questo modo di una re-
sponsabilità che non abbiamo voluto disattendere 
e che anzi ci fa da stimolo a migliorare dove è ne-
cessario. 

Possiamo dire, per usare un termine caro al Buddhi-
smo, che la possibilità di partecipare alla ripartizio-
ne dell’otto per mille della quota Irpef (ex art. 19 
della Legge n. 245 del 31/12/2012), abbia gene-
rato karma positivo creando una rete di rapporti, 
attraverso il cofinanziamento di progetti umanitari, 
sociali e culturali in Italia e all’estero, con organiz-
zazioni, onlus, enti no profit, associazioni culturali 
e di altra natura, potenzialmente fecondi di nuove 
opportunità di crescita, nell'ottica dell’interdipen-
denza, principio cardine del nostro modo di inten-
dere la realtà. 

DIALOGO
In virtù del doveroso impegno verso la società, 
con un occhio di riguardo alle frange più deboli 
in particolare, nell’arco di questi due lustri è sta-
to inoltre possibile consolidare i rapporti con le 

7

OGGI L’UBI È COSTITUITA DA 

63 CENTRI 
CHE FANNO CAPO, COERENTEMENTE 

CON LO SPIRITO INCLUSIVO DELLE ORIGINI, 
A TUTTE LE TRADIZIONI PRESENTI 

NEL NOSTRO PAESE



8

Istituzioni, soprattutto con il Ministero dell’Inter-
no, ma anche con la Presidenza del Consiglio, 
della Camera e del Senato; abbiamo collaborato 
a stretto contatto con l’Unione Buddhista Euro-
pea (EBU) e con le altre confessioni religiose. 
Riguardo a queste ultime, in particolare, non ci 
siamo limitati alla discussione di temi sensibili 
a ognuno attraverso la sola organizzazione di 
convegni, seminari ed eventi interculturali e inter-
religiosi, ma abbiamo messo in atto azioni coor-
dinate durante la pandemia e azioni di sostegno 
dei corridoi umanitari in Afghanistan, Kurdistan e 
Siria nonché le recenti iniziative sulla drammatica 
situazione dell'Ucraina; abbiamo voluto rafforza-
re i legami con le altre confessioni, cercando al 
contempo di mantenere viva la riflessione sulla 
nostra complessa identità buddhista. Se è infatti 
difficile dare una definizione univoca della nostra 
identità, considerata l’anima plurima delle nostre 
tradizioni, agiamo e ci muoviamo nella società 
convinti che il Buddhadharma restituisca una vi-
sione d’insieme compatta e coerente, che sia in 
grado di offrire un paradigma di senso alternati-
vo forte, capace di rispondere alle esigenze del 
nostro tempo. Una visione che nasce dalla verità 
della sofferenza, che nella sua universalità attra-
versa tutte le epoche, e le cui cause sono sempre 

riconducibili alla condizione di fragilità che 
accomuna tutti gli esseri senzienti, all’illusione 
di un Sé separato dall’ambiente e all’ignoran-
za sulla natura dei fenomeni e della mente. 
È a partire da questa consapevolezza e dalla fi-
ducia nelle potenzialità e nelle qualità di ognuno 
che possono sorgere, sul piano individuale, com-
passione, gentilezza, gioia, senso di appartenen-
za. Mentre, a livello collettivo, tali prospettive si 
traducono in azioni di accoglienza, rispetto per la 
natura, solidarietà, nello scommettere sull’educa-
zione e sulla formazione per dare valore al sen-
so di responsabilità. Scoprire di esistere solo in 
“relazione a”, di essere parte di un tutto, e dunque 
di rapportarsi alla realtà con naturale, necessario 
rispetto è l’apporto etico peculiare del Buddhi-
smo alla nostra società secolarizzata, sovente vitti-
ma degli estremismi e di un nichilismo drenante.

L’UBI intende affrontare le opportunità e le sfide 
presenti e future, nel solco tracciato dall’Intesa, 
testo ricco, tra l’altro, di nuove potenzialità a 
favore dei centri associati, puntando alla rifles-
sione, alla lungimiranza, alla “non negazione 
della complessità”, senza per questo rinunciare 
all’intervento immediato, che spesso può risultare 
necessario, decisivo e “salvifico”.

ABBIAMO MESSO 
IN ATTO AZIONI 

COORDINATE DURANTE 
LA PANDEMIA E AZIONI 

DI SOSTEGNO DEI 
CORRIDOI UMANITARI 
IN AFGHANISTAN, 
KURDISTAN E SIRIA



9

BUONI RISULTATI 
E NUOVE 
PROSPETTIVE
A dieci anni dall’Intesa 
con lo Stato italiano

di Giovanna Giorgetti - Vice Presidente UBI 
(intervento in occasione del Vesak 2022)

Buongiorno e un caro augurio di buon 
Vesak a tutti. Quella di quest’anno è 
una festa speciale perché finalmente 
torna ad essere celebrata in presenza, 

dopo due edizioni che si sono dovute svolgere 
obbligatoriamente a distanza, a causa delle re-
strizioni imposte dalla pandemia, e che abbia-
mo scelto di realizzare via web. 

Siamo dunque particolarmente lieti di poter 
condividere la ricorrenza che, per eccellenza, 
riguarda tutte le tradizioni buddhiste recuperan-
do una dimensione comunitaria diretta, senza 
filtri, dove le energie che si creano e si trasmet-
tono dallo stare insieme gli uni accanto agli altri 
lasciano impronte più profonde nell’animo di 
ognuno e generano motivazioni e stimoli alla 
pratica difficilmente esperibili in modi differenti. 

Il 2022 è un anno particolare, denso di signi-
ficato per la comunità buddhista, anche per-
ché sono trascorsi 10 anni dal riconoscimen-
to dell’Intesa con lo Stato italiano: dopo un 
lungo e tortuoso iter burocratico, infatti, l’11 

L’11 dicembre 2012 
il Parlamento ratificò 

l’Intesa che poi divenne 
la Legge 31 dicembre 2012 

n.245 che significò 
per noi il riconoscimento 

dei diritti 
dei praticanti del Dharma 

in Italia



10

oltre  
1 milione 
di euro

dicembre 2012 il Parlamento ratificò l’Intesa 
che poi divenne la Legge 31 dicembre 2012 
n.245 che significò per noi il riconoscimento 
dei diritti dei praticanti del Dharma in Italia e, 
agli occhi della società, fu una novità di portata 
storica, perché per la prima volta lo Stato ita-
liano stabilì un accordo con una confessione 
religiosa di origine diversa dalla tradizione 
giudaico-cristiana.  

L’Intesa ci ha dato la possibilità di prosegui-
re nella diffusione del Dharma, di sostenere i 
nostri Centri e di mantenerli in vita nei periodi 
più difficili, di fare progetti per la preservazione 
dell’Insegnamento ma anche di portare il Dhar-
ma, a chi ne abbia fatto richiesta, nelle scuole, 
negli ospedali e negli istituti penitenziari. Attra-
verso l’Intesa l’UBI è intervenuta in modo più in-
cisivo nella società: è un attore sociale più attivo; 
un interlocutore saldo per le nostre istituzioni; 
una voce che viene ascoltata sui temi sensibili 
del dibattito contemporaneo; un punto di riferi-
mento per molte realtà che operano sul territo-
rio a vantaggio dei soggetti più fragili. 

L’Intesa ci ha permesso di agire nei vari cam-
pi del sociale, dell’umanitario, del culturale, 

dell’ambiente e dell’educazione scommettendo 
sui progetti più necessari ma anche su quelli più 
lungimiranti senza mai sottovalutare le urgenze. 
Come durante la pandemia, quando siamo in-
tervenuti tempestivamente sostenendo la Pro-
tezione Civile ed il Terzo Settore per le attività 
di cura, contenimento e gestione dei contagi e 
quando, nel medesimo periodo, abbiamo de-
voluto oltre 1 milione di euro alle associazioni 
culturali che operano sul territorio, ridando fiato 
e speranza ai sogni dei giovani che più di altri 
avevano subito le conseguenze del blocco delle 
attività.
Un ulteriore intervento immediato, di un valore 
simbolico carico di solidarietà e vicinanza alla 
causa ucraina, è stato destinato agli aiuti sanitari 
e ai corridoi umanitari con un contributo di un 
milione di euro. 

Riguardo al perdurare di questo assurdo, cru-
dele, agghiacciante conflitto bellico, come 
abbiamo espresso nel comunicato stampa 

alle associazioni culturali 
che operano sul territorio

1 milione 
di euro

Un intervento immediato, 
alla causa ucraina, è stato 
destinato agli aiuti sanitari 

e ai corridoi umanitari



1111

dedicato al Vesak 2022, è nostra intenzione ri-
badire la necessità di porre fine alle ostilità con-
siderando la guerra e ogni forma di sopruso un 
atto innaturale totalmente privo di giustificazio-
ne e di senso. Non smettiamo di sperare che a 
prevalere tornino ad essere il dialogo, il buon 
senso, il recupero dell’umanità e la pace, valori 
portanti della millenaria tradizione buddhista.

Per questa ragione i Centri associati all'UBI si 
impegnano a firmare oggi una solenne Di-
chiarazione di Pace per le vittime della guerra 
in Ucraina e nel resto del modo, ponendole al 
centro delle pratiche spirituali di questo Vesak. 

Torino, città aperta, solidale, spirituale, inclusiva, 
ci è sembrata la cornice ideale per raccogliere 
il nostro nuovo stare assieme oggi e per ricorda-
re l’esperienza di vita del nostro Maestro fonda-
tore con il suo lascito prezioso per il vivere in ar-
monia con la comunità umana e con l’ambiente. 

Abbiamo avuto modo di collaborare in più oc-
casioni con la città per l’emergenza Coronavirus 
partecipando a diversi progetti, tra i quali: “Rete 
Torino Solidale. Snodi per il sostegno alimenta-
re”, “Snodi. Welfare di comunità durante l’emer-
genza COVID19”, “La Dispensa intelligente” o 
“Cibo per la Pace”. In queste circostanze l’UBI 
ha notato con ammirazione la compattezza e la 
resilienza del sistema di welfare che si è attiva-
to per andare incontro alle persone più vulne-
rabili, ai singoli, come ad interi nuclei familiari, 
che si sono trovati improvvisamente in grande 

difficoltà. Tutti gli attori sociali, a cominciare dal 
Comune, gli enti pubblici e privati, i professio-
nisti del terzo settore e i volontari hanno dato 
vita ad un’opera di mutuo sostegno e di coope-
razione, ad un fare rete capillare, generoso, in 
cui abbiamo riscontrato analogie con le nostre 
ideali modalità di agire come Unione Buddhista 
Italiana ma, soprattutto, in cui ci è sembrato di 
vedere messi in atto modelli comportamentali 
individuali e collettivi che rispondono alla veri-
tà dell’interdipendenza buddhista, che implica 
un impegno nei confronti della realtà scevro 
da qualsiasi dogma, eppure connaturato ad 
un’intuizione profonda e onnicomprensiva, 
che dà impulso ad un lavorare insieme respon-
sabile e progettuale. 

Abbiamo avuto modo
di collaborare in più occasioni 

con la città per l’emergenza 
Coronavirus partecipando 

a diversi progetti, tra i quali: 
“Rete Torino Solidale. 
Snodi per il sostegno 

alimentare”, “Snodi. Welfare 
di comunità durante 

l’emergenza COVID19”, 
“La Dispensa intelligente” 

o “Cibo per la Pace”. 

Grazie. 



Negli ultimi tre anni l’Unione Buddhista 
Italiana, grazie ai fondi dell’8xmille, è 
riuscita a sostenere 61 progetti uma-
nitari, 90 organizzazioni no profit e 

120 realtà culturali. Ha ascoltato le esigenze e le 
necessità del territorio e ha cercato di sostenere 
progetti e realtà che potessero mettere in atto un 
cambiamento. 

Per migliorare la società in cui viviamo. 

Si è dimostrata pronta e solerte nei confronti del-
le necessità sociali stanziando, per esempio, un 
fondo straordinario di un milione di euro per 
l’emergenza Ucraina, dando supporto a diverse 
organizzazioni impegnate nell’assistenza e nell’ac-
coglienza dei profughi di guerra.

Nel raccontare gli impieghi dei fondi raccolti con 
la campagna 8xmille, quest’anno abbiamo voluto 
dare testimonianza dell’impegno di UBI attraverso 
il volto autentico e la testimonianza degli opera-
tori coinvolti in prima persona nei progetti. Ope-
ratori e volontari che ogni giorno lavorano con 
costanza per rendere la nostra società più equa.

I progetti sono molto diversi tra loro: dal sostegno 
alle persone disagiate nel territorio a sud di Mila-
no all’accoglienza a Torino di famiglie in difficoltà 
e rifugiati afghani, ai progetti formativi per i bam-
bini autistici a Roma, a percorsi didattici rivolti ai 

bambini delle scuole primarie a Milano e a Terni, 
ai progetti di riabilitazione nelle carceri fino alla 
formazione di studenti e insegnanti.

Questi sono solo alcuni esempi delle tante attività 
sostenute in Italia e all’estero dai fondi 8xmille.
 
Il filo conduttore di questi progetti è la volontà di 
portare il cambiamento, guidati sempre da prin-
cipi come pluralità, gentilezza e responsabilità. 
Con una semplice firma tutti possono partecipare 
a questo cambiamento.

Una campagna all’insegna della trasparenza, 
dell’equanimità, che mostra attraverso le perso-
ne che quotidianamente lavorano in queste realtà 
come vengono impegnate le risorse affidate all’U-
nione Buddhista Italiana. La concretezza dei pro-
getti UBI è evidenza del nostro Dharma in azione, 
e risponde alla fiducia che tanti Italiani hanno ripo-
sto nella scelta dell’8xmille sulla propria dichiara-
zione dei redditi.

Lo Stato italiano ha dato l’opportunità a tutti noi 
di potere scegliere di destinare questa quota a 
una confessione religiosa per scopi caritativi e 
religiosi o allo Stato stesso per scopi sociali ed 
umanitari. Se non si firma, il gettito viene ripar-
tito comunque secondo le scelte di coloro che 
le hanno espresse (oggi sono meno del 50% dei 
contribuenti). 

Una semplice firma, gratuita, 
che può fare la DIFFERENZA

8 mille
I P

ROGET
TI

12



Essere presenti dove e quando  
la storia accade: il nostro impegno 
per l’Ucraina

A cura della redazione

LA NOSTRA  
GUERRA DI PACE



14

Abbiamo scelto di rispondere alla 
sofferenza provocata dai veleni 
dell’odio e dell’attaccamento, 
che da mesi hanno preso le for-

me di un conflitto folle, spietato, minaccioso 
per il futuro prossimo dell’intera umanità, 
con un gesto che, per stare alle parole del 
nostro Presidente Filippo Scianna, è “solo 
una goccia in mezzo al mare rispetto all’e-
norme emergenza sanitaria e sociale nella 
quale è piombata l’Ucraina”, ma che oltre 
all’impegno concreto vuole schierarsi dal-
la parte delle vittime della guerra e di tutti 
coloro che si adoperano per salvare le loro 
vite, per preservarne la dignità. Per questo 
motivo, come è già accaduto in passato 
per la pandemia e per alcune emergenze 
umanitarie internazionali, siamo intervenuti 
tempestivamente, laddove abbiamo per-
cepito ve ne fosse maggiore bisogno.

Nel mese di marzo di quest’anno abbiamo 
devoluto 1 milione di euro a favore della 
causa ucraina, sostenendo la popolazione 
in loco e quella in fuga dall’aggressore rus-
so con aiuti di sostentamento, sanitari, di 
accoglienza e integrazione; abbiamo riba-
dito la nostra vicinanza e i valori della Pace 
e del Dialogo in occasione del Vesak a Tori-

no mettendo al centro delle nostre pratiche 
tutte le vittime delle guerre in ogni parte del 
mondo e firmando un appello per la pace e 
contro l’uso delle armi a cui hanno aderito 
tutti i centri associati all’Unione Buddhista 
Italiana. 
L’evento ha voluto ricordare, a partire dai 
principi filosofici che informano il Dharma, 
l’assoluta insensatezza di ogni conflitto bel-
lico e il ruolo chiave giocato dalla comunità 
nella ricostruzione. 



15

LE NOSTRE AZIONI CONCRETE
Fino ad oggi le azioni progettuali dell’UBI 
a sostegno dell’Ucraina hanno seguito le li-
nee guida della cooperazione, della varietà 
negli interventi e della capillarità. Assieme 
alla Comunità di Sant’Egidio e a Medici 
Senza Frontiere sono stati impegnati circa 
200 mila euro per i corridoi umanitari e più 
di 800 mila euro per dare man forte ad enti 
del terzo settore, organizzazioni internazio-
nali, associazioni, ospedali e centri aderenti 
all’UBI che si sono attivati da subito per aiu-
tare i profughi ucraini. 

Oltre alle emergenze, l’UBI, tenendo fede 
ai principi della cura e alla sua visione 
umanistica che punta sull’integrazione e la 
responsabilità individuale e collettiva, ha 
scelto di supportare quei progetti con al 
centro l’accoglienza e l’integrazione, decli-
nate nelle forme del supporto psicologico 
e linguistico, dell’educazione, dell’orienta-
mento e dell’inserimento lavorativo. 

In Italia il work in progress a favore dell’U-
craina può contare sugli sforzi di attori so-
ciali da sempre impegnati nell’assistenza e 
nella cura dei soggetti più fragili, a cui l’UBI 
ha voluto dare fiducia sposando gli obiettivi 
dei loro programmi di accoglienza tempo-
ranea e di recupero: è questo il caso delle 
donazioni a favore dell’Ospedale Pediatrico 
Bambino Gesù e della Fondazione della Co-

munità Bresciana, quest’ultima impegnata 
nella creazione di sportelli di orientamento 
al lavoro e in attività di socializzazione e di 
formazione per adulti e minori. 

NON SOLO ITALIA
Alcuni dati, inoltre, testimoniano la volontà 
di “fare rete” orientando i contributi finan-
ziari oltre i confini nazionali, in Ucraina (9 i 
progetti finanziati), Polonia (4) e Romania 
(3), oltre a dar conto di un impegno trasver-
sale da Nord a Sud della nostra Penisola 
che coinvolge 8 regioni, per un totale di 35 
progetti. Tra quelli in Ucraina, ricordiamo 
l’aiuto al Centro Buddhista Gomde Ukraine 
di Kiev impegnato a portare soccorso in tut-
te le aree interessate dal conflitto oltre che 
alla comunità Buddhista locale.  

MAI DA SOLI
Sono questi soltanto alcuni esempi di colla-
borazioni e rapporti di fiducia che l’UBI ha 
voluto tessere nel corso degli ultimi anni 
con attori sociali molto attivi e radicati sul 
territorio per rendere tangibile l’etica con-
tenuta nella Dottrina Buddhista, che parla 
di interdipendenza, di compassione, della 
saggezza di far parte di un tutto che non 
contempla separazioni e che rende comu-
ne il nostro destino di esseri senzienti sog-
getti al ciclo samsarico di nascita-morte e 
rinascita, cancellando l’utopia, più che mai 
attuale e diffusa, di potersi salvare da soli.  



16

Take Care 
Dove la cura è di Casa

Take Care è un progetto di ascolto, cura e comu-
nità. Dodici partner, fra cui le 8 Case del Quartiere 
di Torino e una rete di 16 soggetti territoriali, han-
no lavorato insieme su prossimità e relazioni per 
migliorare il benessere delle persone. Take Care 
sono 8 sportelli sociali di welfare di prossimità, 
uno presso ogni Casa del Quartiere di Torino, e 
una grande rete territoriale cittadina che lavorano 
insieme al contrasto della povertà e della fragilità 
sociale, con particolare attenzione all’accompa-
gnamento di famiglie con minori nella fascia 0-18 
anni.
Siamo «un percorso di sostegno individualizzato 
che ha messo a sistema tutte le risorse che le Case 
del Quartiere e i territori sanno attivare», dichiara 
Sara Caruso, operatrice della Casa del Quartiere 
di San Salvario, case-manager che ha seguito i 
percorsi dedicati alle famiglie.

MANI, PIEDI E TESTE INSIEME
Take Care sono 28 operatori sociali e 5 case-
manager che hanno lavorato e pensato come 
una grande equipe, confrontandosi quotidiana-
mente. Per Pierpaolo Bonante, operatore socia-
le della Casa del Quartiere Barrito, Take Care gli 
ha dato «la possibilità di fare rete e conoscere 
un gran numero di associazioni ognuna con la 
propria specificità, in modo da indirizzare corret-
tamente l'utenza dello sportello». 
Da novembre 2021 ad aprile 2022 gli sportelli 
sociali hanno accolto 1100 utenti offrendo in-
formazione, primo orientamento sui servizi e 
supporto nello svolgimento di pratiche di se-
gretariato sociale. Gli sportelli hanno svolto un 
ruolo fondamentale come snodi territoriali di 
carattere sociale e relazionale, attivando reti, 
costruendo relazioni, opportunità, integrando 

I P
ROGET

TI



17

pubblici e persone diverse. La forza di Take Care 
secondo Ilaria Stella, operatrice della Casa del 
Quartiere delle Vallette, è stata quella di «creare 
relazioni, intrecci e strade da percorrere insie-
me. La creazione di un porto sicuro».

LE RETI SOCIALI E RELAZIONALI 
Sono state la tela su cui sono stati costruiti i per-
corsi di accompagnamento integrati per fami-
glie con minori: 75 famiglie hanno beneficiato 
di un percorso di inclusione personalizzato, se-
guite da 5 case-manager dedicati. «Take care ci 
ha permesso di dedicare tempo per entrare in 

relazione con le persone e capire insieme il sen-
so del percorso da fare», dichiara Sara Caruso.

Un percorso al femminile principalmente (il 91% 
delle prese in carico sono donne) contraddistinto 
da un’alta incidenza di stranieri che non accedono 
ai servizi sociali territoriali (l’82% delle famiglie ac-
compagnate sono di cittadinanza extracomunita-
ria) e nuclei familiari numerosi (il 34% ha 3 minori 
nel nucleo familiare). «Nella Casa del Quartiere 
del Cecchi Point abbiamo inserito 5 beneficia-
rie all’interno di un corso di italiano, dando loro 
l’opportunità di imparare, riscattarsi e incontrar-
si. Take Care ci ha permesso di sviluppare auto-
determinazione e dare lo slancio per realizzare 
cambiamenti nella vita delle persone», racconta 
Ilaria Stella. 

Un viaggio costruito da tante persone, come rac-
conta bene Cristina Conti, operatrice della Casa 
del Quartiere Più Spazio Quattro di San Donato e 
case-manager del progetto: «Se Take Care fosse 
una canzone sarebbe Arca di Noè di Mannari-
no: “Questa è una storia da raccontare. Può an-
dare bene, può andare male. Ma non si sa qual 
è il finale. Bisogna andare, comunque andare”».



18

OMID è il progetto promosso dall’associazione 
Rete delle Case del Quartiere per promuovere 
l’inclusione sociale di donne e famiglie afghane 
giunte a Torino nell’agosto scorso per sfuggire alle 
violenze e ritorsioni delle milizie talebane. L’inizia-
tiva pilota si rivolge ad un gruppo di 14 profughi 
inseriti nel sistema di accoglienza messo in campo 
dalla Prefettura e dal Comune di Torino; un grup-
po di beneficiari eterogeneo composto da singoli 
e famiglie, di diverse fasce di età: 3 minori (0-18 
anni), 8 giovani (19-29 anni), 3 adulti (over 40 anni), 
a cui si aggiungeranno 2 neonati che nasceranno 
a breve.
È un progetto ambizioso con obiettivi concreti 
ma anche traiettorie di impatto che guardano al 
medio-lungo periodo, come sottolineano Sonia 

OMID
A sostegno delle donne afghane

OMID in lingua dari significa “speranza, 
nuova vita” ed è questo l’obiettivo che 
vogliamo raggiungere tutti insieme. 

Facendo nostro il verso della canzone 
afghana "Dewhaaye mast" di Farhad 
Darya, suggerita da Ali Nazari, uno 

dei giovani beneficiari, che dice 
“O connazionale, dì qualcosa in modo 

che questo tempo sia diverso, supereremo 
questo punto morto”. 

Il percorso è iniziato da pochi mesi, 
ma si iniziano a vedere segni di 

cambiamento come racconta Ali: 
«Da quando il progetto è iniziato, 

partecipiamo di più agli eventi e siamo più 
fiduciosi nelle nostre scelte; il progetto 

aiuta ad avvicinarci alla comunità 
italiana, ad imparare nuove competenze 

e a provare diverse esperienze».

Tavarone e Martina Dragoni, operatrici so-
ciali rispettivamente nella Casa del Quar-
tiere San Salvario e ai Bagni pubblici di Via 
Agliè. Se Sonia pone l’accento sul senso e 
sul valore di «accogliere e accompagnare 
chi arriva nel nostro paese aiutandolo ad 
integrarsi», Martina porta lo sguardo più 
lontano riconoscendo l’utilità del progetto 
nel «creare relazioni a diversi livelli che nel 
presente e nel futuro possono trasformarsi 
in opportunità».

Per accompagnare l’inserimento dei bene-
ficiari nella comunità locale, il progetto ha 
attivato un partenariato locale composto da 
realtà non profit molto radicate sul territo-
rio che gestiscono tre Case del Quartiere 
(Bagni Pubblici di via Agliè, Casa del quar-
tiere San Salvario e Più Spazio Quattro), si 
occupano di servizi di sostegno a rifugiati 
(associazione Mosaico-Azioni per i Rifugiati) 
o per il lavoro (Patchanka s.c.s). Un partena-
riato che va oltre il lavorare insieme espri-
mendo una ricchezza e una condivisione di 
persone, vite e competenze che Ahmadi, 
mediatore afghano, descrive 
come la volontà comune 
di «fare un tratto di 
strada insieme».

I P
ROGET

TI



19
19

GRAZIE AL SOSTEGNO 
DELL’UNIONE BUDDHISTA 
ITALIANA, LE AZIONI, AVVIATE 
OPERATIVAMENTE DA GENNAIO 
2022, SVILUPPANO IN MANIERA 
INTEGRATA 4 AMBITI E 
DIMENSIONI DI QUOTIDIANITÀ, 
QUALI:

• area linguistica: corsi di rafforzamento 
della lingua italiana, mediazione 
culturale e linguistica per pratiche 
burocratiche, affiancamento in percorsi 
di apprendimento linguistico in contesti 
di uso quotidiano;

• area formazione e lavoro: azioni 
di orientamento lavorativo e formativo, 
progettazione personale e individuazione 
di percorsi professionali e di studio 
possibili in Italia, con supporto per 
il riconoscimento dei titoli di studio;

• area promozione di salute e benessere: 
inserimento delle profughe in attività 
e gruppi mirati a socializzazione, 
espressione e autonomia, percorsi 
di accompagnamento a maternità, azioni 
di sostegno psicologico per adolescenti;

• area integrazione sociale: inserimento 
dei nuclei in occasioni leggere di socialità, 
attività ludico-ricreative, educative e 
culturali presso le Case del Quartiere 
e nell’offerta sociale e culturale sul 
territorio cittadino.

Sono previste due attività trasversali: 
l’azione di case-management svolta 
da due mediatori di lingua dari, e 
lo strumento delle “doti sociali” per 
l’acquisto di beni e materiali o l’iscrizione 
a opportunità e attività socio-culturali  
a favore dei beneficiari.



20

Il cielo è mio
I P

ROGET
TI



Il documentario dell’iraniano 
Ayoub Naseri è anche 

un progetto UBI, per manifestare 
i valori di interdipendenza

di Nicola Cordone - segreteria UBI

C’è l’esigenza, profonda, 
di raccontare se stessi 
nel progetto del film 
documentario “Il cielo è 

mio!” dell’autore iraniano Ayoub Naseri, 
rifugiato politico residente in Italia ormai 
da dieci anni; c’è la voglia di condividere 
la propria esperienza di uomo solo in 
terra straniera, le emozioni, la fatica, le 
difficoltà incontrate nel cammino verso 
l’integrazione; c’è la voglia di riscatto 
e c’è il cuore affezionato alle proprie 
radici. Oltre a questo, però, c’è anche la 
tensione morale del sentirsi in qualche 
modo obbligato - forte di un’esperienza 
personale nel complesso positiva - ad 
aiutare chi si trova agli inizi di un percorso 
di vita che è stato analogo al proprio e 
che si presenterà inevitabilmente, al di là 
dei risultati, come tutto in salita, rischioso, 
pieno di grandi incognite. 

GLI ELEMENTI DELLA NARRAZIONE
Per narrare questa condizione psicologico-esi-
stenziale in un mediometraggio della durata 
massima di 60 minuti, Naseri ha immaginato 
di prelevare dalla realtà la storia vera di Aziz, 
quarantaseienne artista e insegnante di pittura 
all'Università di Herat, e di suo figlio Erfan, di 
dodici anni, diversamente abile, fuggiti insieme 
da Herat a seguito della caduta del paese nel-
le mani dei talebani nell’agosto del 2021 e poi 
giunti in Italia per essere accolti nell’Abbazia di 
Mirasole. Il film intende posare lo sguardo sul 
rapporto profondo tra padre e figlio, sul senti-
mento di lutto che pervade entrambi per l’ab-
bandono della terra d’origine e prosegue con il 
registrare le fasi salienti della costruzione di una 
nuova vita nel nostro Paese; così come si vo-
gliono mettere in luce le relazioni interpersonali 



22

che si sono create nel tempo con gli operato-
ri sociali impegnati nell’Abbazia. Quest’ultima, 
location unica delle riprese, giocherà un ruolo 
tutt’altro che esornativo nell’ambito della nar-
razione filmica, avendo svolto una funzione di 
rilievo nel recupero psico-emotivo dei rifugiati 
in virtù dello status di quiete che la caratterizza 
e grazie all’energia positiva che vibra dall’ope-
roso agire dei volontari insieme agli ospiti. 
La cifra stilistica dominante si pone nel segno 
dell’essenzialità del linguaggio cinematografico 
puntando sulla potenza del suo quid grammati-
cale, le immagini e i suoni, in luogo della parola, 
ovvero, nel caso specifico, trattandosi di una for-
ma documentaria, degli espedienti dell’intervi-
sta e della voce over del narratore.  
Il progetto di “Il cielo è mio!” nasce dunque 
dall’esperienza soggettiva di Ayoub Naseri, 
anche mediatore linguistico-culturale per diver-

se cooperative sociali in Lombardia, mestiere 
che gli ha consentito di approfondire la cono-
scenza del fenomeno migratorio in Italia e che 
ha di sicuro rappresentato una fonte di ispira-
zione e un motivo in più per lanciarsi nella sfida 
del documentare la diversità. 

IL NOSTRO RUOLO
L’Unione Buddhista Italiana ha svolto un ruo-
lo decisivo all’ideazione e alla messa in moto 
dell’operazione produttiva creandone i presup-
posti: ovvero, contribuendo a generare i conte-
sti che fanno parte della narrazione del film e, 
allo stesso tempo, della realtà storica da cui il 
film trae spunto. 

Innanzitutto con gli interventi, ormai divenuti 
istituzionali, a favore dei corridoi umanitari, che 
consentono a coloro che fuggono da guerre, 

22

Il film intende 
posare 

lo sguardo 
sul rapporto 

profondo 
tra padre 
e figlio,

sul sentimento 
di lutto che 

pervade 
entrambi 

per l’abbandono 
della terra 
d’origine



23

carestie, calamità naturali, persecuzioni etniche 
e religiose di trovare accoglienza e possibilità di 
reintegro nel tessuto sociale italiano, venendo 
seguiti in tutte le fasi del reinserimento. È ciò che 
è avvenuto nell’inverno del 2022 quando è stato 
firmato un Protocollo insieme alla Federazione 
delle Chiese Evangeliche in Italia per prestare 
primo soccorso e accompagnamenti educativi, 
psicologici, al lavoro e di inserimento sociale 
ad un gruppo di persone, fra nuclei familiari e 
singoli, provenienti dall’Afghanistan, a cui è sta-
ta riconosciuta la condizione di vulnerabilità; è 
la ragione per cui si è scelto di sostenere l’eso-
do della popolazione ucraina con un contribu-
to economico di un milione di euro; andando 
un po’ a ritroso nel tempo è anche la protezio-
ne che è stata offerta agli esuli dalla Siria, dalla 
Libia e dal Kurdistan. Già da diversi anni, dun-
que, l’UBI nel campo dei corridoi umanitari 
ha stretto rapporti di collaborazione, oltre che 
con la FCEI, con la Tavola Valdese e la Comunità 
di Sant’Egidio, in accordo con i Ministeri dell’In-
terno e degli Esteri. 

I NOSTRI VALORI
Se l’innata compassione dharmica si traduce in 
una visione sociale aperta, inclusiva, responsa-
bilizzante, ciò che guida l’operare a favore dei 
processi di integrazione è l’idea di rete, ispirata 
dal principio dell’interdipendenza, del ricono-
scimento della propria esistenza solo in relazio-
ne all’altro; per cui, sul piano sociale, stando al 
tema del recupero dei soggetti depredati della 
loro identità a causa del distacco dalla propria 
terra d’origine e dall’impatto con una realtà com-
pletamente nuova, l’UBI crede fortemente nella 
cooperazione e nel fare rete con soggetti che 
si battono quotidianamente per una stessa cau-
sa, siano essi enti nazionali o associazioni che 
operano sul territorio, professionisti o volon-

tari. Uno dei teatri simbolici di questo fideistico 
spirito di collaborazione e scambio è proprio il 
set della pellicola di Ayoub Naseri, il complesso 
storico dell’Abbazia di Mirasole, che sorge ad 
Opera, nel territorio periurbano a sud di Milano, 
e la cui gestione è affidata dal 2016 all’Ente Pro-
getto Mirasole e alla Fondazione Progetto Arca, 
molto attivi sul territorio con progetti umanitari 
anche emergenziali finanziati in diverse occasioni  
dall’Unione Buddhista Italiana. È grazie a que-
sto impegno sinergico, infatti, che l’Abbazia è 
oggi uno spazio di accoglienza e svolge attività 
di social housing e di formazione al lavoro tradi-
zionale per i suoi ospiti temporanei, allo scopo di 
promuovere il valore della responsabilità indivi-
duale, oltre a rappresentare un luogo simbolo di  
spiritualità, arte e cultura. E infine, è bene ricor-
darlo, è anche grazie all’impegno di chi mette in 
atto quotidianamente il rispetto e la generosità, 
di chi quindi è “responsabile”, che storie come 
quelle di Aziz e di suo figlio Erfan potranno essere 
raccontate e condivise. 

Vittoria 
Ciardo  
Operatrice 
sociale

Besmallah 
Mohammadi 
Progetto OMID

Milad 
Hasanzada  
Progetto OMID

Noorialy  
Hasanzada  

Progetto OMID

Chiara 
Pellissier 
Responsabile 
amministrativa

Con OMID ci impegniamo  
per l’accoglienza e l’inserimento sociale  

di profughi e rifugiati afghani. Per restituire  
un futuro a chi fugge dalla violenza.

8 X MILLE



24

Un’Ape 
per Amica 2.0
A lezione di senso comunitario 
e di famiglia: per sentirsi accolti e utili

La cooperativa Mirjac si occupa - attraverso l’in-
clusione e l’inserimento lavorativo di ragazzi con 
difficoltà, in particolare autistici - di sensibilizzare 
ed educare i bambini e le loro famiglie verso la 
biofilia, ovvero la tendenza innata dell’uomo ad 
avvicinarsi alla natura per il suo benessere, attra-
verso la conoscenza e il rispetto per la biodiver-
sità e la tutela dell’ambiente. 

Mirjac gestisce la ASD La Collina Storta, uno 
spazio verde aperto a tutti, sede dell’Accade-
mia dell’Autismo. «Biodiversità è la parola che 
più rappresenta lo spirito de La Collina Storta: 
chiunque è il benvenuto e la diversità non è uno 
stigma ma uno stimolo e una preziosa fonte di 
apprendimento. Modi diversi di comunicare, 
percepire e guardare al mondo sono presenti in 
questo luogo che proprio per questo ospita ani-
mali e piante. Le forme vegetali sono le prota-

I P
ROGET

TI

goniste: nulla può aiutare a fermare la mente, a 
focalizzare il vero senso dei mutamenti immobili 
e della diversificazione come un fiore che ger-
moglia», afferma Fabiana, Direttore Scientifico.

TESTIMONIANZE
Il progetto un’Ape per Amica 2.0 è articolato in 
tre fasi distinte e interconnesse. 

La prima prevede la diffusione di una cultu-
ra ecologica e di una conoscenza del mondo 
delle api tramite un ciclo di gite scolastiche in 
modalità 'outdoor education': «Le scuole del 
territorio sono state entusiaste di partecipare a 
tali esperienze durante le quali i bambini han-
no avuto modo di avvicinarsi a questo mondo 
fatto di mutuo aiuto e sostentamento globale 
della famiglia, di responsabilità e produttività».  
(Valentina – Operatrice)



25

La seconda fase riguarda la diffusione dell’api-
coltura amatoriale: «Attraverso dei corsi gestiti 
da apicoltori esperti si sono portate le persone 
ad acquisire le informazioni teoriche e pratiche 
necessarie per gestire le arnie anche sul proprio 
terrazzo. Questo ha permesso a nuove persone di 
sviluppare nel proprio territorio nuove famiglie di 
api e creare così una cultura condivisa di sostegno 
a questo organismo indispensabile».
(Nicolò – Apicoltore)

L’ultima fase prevede l’acquisizione di abilità pre-
lavorative per ragazzi autistici i quali, affiancati da 
un’équipe professionale multidisciplinare, si oc-
cupano della piantumazione, della cura dei fiori, 
dell’invasettamento e etichettamento del miele 
prodotto, della costruzione artigianale delle arnie 
e della loro decorazione. 
«I ragazzi autistici con competenze informatiche 
hanno prodotto materiali di divulgazione come 
video per i social, altri in grado di esprimersi ver-
balmente hanno avuto il ruolo di “esperto” du-
rante le gite scolastiche dando lezioni sulle api ai 
bambini utilizzando anche comunicazioni alterna-
tive». 
(Consuelo – Operatrice)
 

Tra i compiti dei ragazzi c’è quello di tenere in or-
dine la casa delle api, una piccola casetta di legno 
con affaccio protetto sulle arnie che viene utilizzata 
per attività di mindfulness, rilassamento e medita-
zione. 
«Crediamo fortemente nel valore dell’inclusione 
e nella lotta all’emarginazione sociale e le nostre 
amiche api, come piace chiamarle ai nostri ragaz-
zi autistici, ci stanno insegnando moltissimo sul 
senso comunitario e amorevole di famiglia, come 
quello che vogliamo creare qui: luogo e famiglia 
in cui chiunque può sentirsi accolto e utile».
(Silvia – Operatrice)

«Mi piace fare il maestro e parlare di api».
(Lorenzo - Ragazzo nello spettro autistico)

«Avevo paura delle api, non più. Tack!».
(Andrea – Ragazzo nello spettro autistico)

«È stato un lavoro molto duro ma con tenacia sia-
mo riusciti nell’impossibile: ragazzi autistici a bas-
so funzionamento che costruiscono arnie!»
(Alessia – Operatrice)

«Questo progetto ha aiutato anche me a superare 
la fobia delle api».
 (Valentina – Operatrice)



26

To bee or not to bee è un progetto didattico in-
terdisciplinare concepito per l’intero ciclo della 
Scuola Primaria e l’ultimo anno della Scuola dell’In-
fanzia. Un percorso interattivo e graduale che, par-
tendo dall’osservazione del comportamento delle 
api e dalla funzione essenziale che questi insetti 
sociali svolgono nell’ecosistema, aiuta i bambini 
a scoprire il senso della comunità. Attualmente il 
progetto è in fase di svolgimento in sette scuole 
di cinque diverse regioni italiane e coinvolge otto-
cento bambini e ottanta insegnanti.

COOPERAZIONE, OPEROSITÀ 
E INCLUSIONE
Così come nella società delle api i ruoli (fatta ecce-
zione per quello della Regina) sono spesso inter-
scambiabili e svolti da ognuna nell’arco della vita, 
allo stesso modo la scuola diventa una comunità 
che favorisce lo sviluppo dei talenti e delle compe-
tenze di ciascun alunno senza imbrigliarlo in una 
rigidità di saperi. I bambini, guidati in un percor-
so che li educa a un modello fortemente inclusivo, 
cooperano per raggiungere un obiettivo comune. 

Fondamentale è il ruolo dei docenti: non “api regi-
ne” ma apicoltori attenti, che con grande cura pro-
vano a ricavare il miglior nettare possibile dall’al-
veare della loro classe.

Le competenze sviluppate tramite il progetto non 
riguardano solo l’ambito scientifico, ma anche 
l’educazione civica e le soft skills: cooperazione, 
fiducia, empatia, gestione dei conflitti, creatività, 
pensiero critico, senso di responsabilità. Con un 
approccio interdisciplinare e creativo, i bambini 
sono spinti a soffermarsi su tematiche di urgente 
attualità, come l’importanza di rispettare l’ecosi-
stema in cui viviamo e la nostra interconnessione 
con ogni forma di vita.

To bee or not to bee comprende una serie di 
strumenti didattici che vengono forniti alle scuo-
le come supporto e integrazione alle attività: una 
serie di albi illustrati, un “Taccuino dell’esplorato-
re” e un manuale rivolto ai docenti e agli alunni. 
Per l’elaborazione scientifica dei contenuti è stato 
coinvolto un apicoltore esperto. 

Costruire 
comunità: 
dall’io al noi
Sviluppando le competenze non cognitive 
e avvicinando i bambini al mondo della natura

I P
ROGET

TI



27

TESTIMONIANZE
«Colpire l’immaginario è sempre una carta vincen-
te in quanto, attraverso questo processo, i bambini 
hanno la possibilità di liberarsi dalle ansie. Trovo 
costruttiva la dimensione di partecipazione attiva 
che emerge dal progetto To bee or not to bee.
Durante i laboratori, la narrazione della storia è 
stata molto coinvolgente, ma la carta vincente 
è stata il sottofondo musicale dell'arpa che ha 
accompagnato tutta l'attività. I bambini hanno 
vissuto non solo l'emozione di un nuovo modo 
di narrare, ma anche di sentire la narrazione at-
traverso la musica. Molti di loro hanno conosciu-
to un nuovo strumento e si sono rilassati al suo 
suono… In fondo la musica è un perfetto collante 
per vivere con più intensità le nostre emozioni e il 
mondo che ci circonda!».
(Ornella – Scuola Primaria Milano)

«È stata importante la coralità degli interventi 
emersi da parte di tutti i bambini. Potrei definirlo 
un progetto “fatto insieme”. Inoltre le ore di com-
presenza con l’altra classe si sono rivelate davve-
ro una carta vincente. Questo progetto è stato 
capace di coinvolgere interesse e affettività… 
È un progetto nostro!»
(Daniela – Scuola Primaria Terni)

«Attraverso questo progetto abbiamo avuto la 
libertà di sperimentare diverse possibilità. Nor-
malmente usiamo i sensi contemporaneamente, 
mentre in questo caso è stato utile lavorare con un 
senso alla volta, proprio come diceva Munari. Nel 
nostro caso ci siamo soffermati inizialmente sulla 
vista e nell’incontro successivo sull’udito. È stato 
inoltre sorprendente che nonostante le difficoltà 
e i limiti della didattica a distanza, siamo riuscite 
ad amplificare e dare un valore aggiunto all’espe-
rienza».
(Cristina – Scuola Primaria Terni)

«Ho apprezzato la possibilità di lavorare su molti 
spunti. Questo progetto è come un grande “con-
tenitore”! Trovo utile il fatto di non definirlo troppo, 
ma di partire dagli stimoli e dalle reazioni dei bam-
bini. Osservandoli, infatti, si crea un dialogo aperto 
con loro e si scopre progressivamente cosa li col-
pisce, quali sono gli approfondimenti da sviluppa-
re, quali sono le successive direzioni da prendere».
(Elisa – Scuola Primaria Terni)

«Per quanto riguarda i laboratori, è stato vincente 
l’approccio teatrale: ai bambini è piaciuto molto! 
È davvero attivante il fatto di narrare o drammatiz-
zare una storia.



Positivo è stato anche l’approccio immaginativo 
e orientato alla scoperta. Tutti hanno apprezzato 
il costante sollecitamento e il fatto di non dare 
mai nulla per scontato… Certo, per alcuni è stato 
disorientante, ma anche laddove si è creato diso-
rientamento, ciò ha consentito a ognuno di for-
mulare delle ipotesi. La discussione si è attivata 
ed è stato davvero molto bello!
Oltretutto, il fatto di non aver dato subito un 
feedback o accertato le risposte corrette, quando 
i bambini indovinavano, ha mantenuto il livello di 
attenzione molto alto. 
A proposito di errore, trovo particolarmente sti-
molante considerarlo come un’occasione di cre-
atività, purtroppo invece tendiamo a trascurare 
questa possibilità nella nostra didattica...
Ragionare su concetti quali collettività e comuni-
tà è una grande occasione per noi come scuola. 
Ovviamente non si tratta di un percorso facile. 
Non è il classico percorso con il formatore ester-
no che arriva e “dà le cose da fare”: qui c’è un 
mix di lavoro che coinvolge tutte le docenti per-
sonalmente e in modo attivo. Senza volerlo, noi 
siamo come le api! Ciascuna di noi, infatti, con il 
suo ruolo nella propria comunità-classe della ma-
cro-comunità-scuola ha dato una direzione agli 
input che ci sono stati offerti. Nella nostra scuola, 

 a mio avviso, si avverte molto 
il desiderio di essere una co-

munità. Credo ci sia stata un’al-
ta adesione a livello di classi, con 

l’intenzione di dimostrare quanta vo-
glia ci sia di costruire, anche recuperando 

tante esperienze già svolte. A volte, può capitare 
di essere poco in dialogo fra noi, ma in generale 
siamo una comunità. Proprio da qui bisogna ripar-
tire e rilanciare questo tema importante anche ai 
bambini!».
(Nunzia – Scuola Primaria Milano)

«La consapevolezza può aumentare se la si speri-
menta mettendosi in gruppo… Mettersi in gioco 
aumenta la consapevolezza!».
(Elsa – Scuola Primaria Milano)

«Per quanto riguarda le connessioni che il proget-
to offre con il curricolo scolastico, trovo particolar-
mente efficace quella con una materia come Citta-
dinanza e Costituzione: la società delle api è molto 
organizzata e in fondo anche la classe è un alvea-
re! Ho proposto questo paragone anche ai bam-
bini. La nostra classe è una piccola società, che sta 
insieme ormai da quattro anni e che continuerà a 
stare insieme fino a tutto il ciclo delle Medie. Inol-
tre considero molto importante l’aspetto della col-
laborazione che emerge affrontando questi temi: 
le api collaborano e hanno ruoli diversi… lo stesso 
vale per i bambini!
Insieme abbiamo discusso di “piccoli alveari”, os-
sia la classe, e di “grandi alveari”, ossia la scuola, la 
società, la nazione. 
È emerso anche il concetto del lavoro di gruppo, 
che è entrato bene nella fantasia e nella mente dei 
bambini».
(Catia – Scuola Primaria Ameglia)

28



29

SEE Learning® (Social, Emotional and Ethi-
cal Learning), in italiano “Apprendimento 

Sociale, Emotivo ed Etico”, è un programma di 
educazione “del cuore e della mente” che for-
nisce agli insegnanti e agli educatori di tutto il 
mondo gli strumenti necessari per sviluppare e 
potenziare specifiche capacità legate all’intelli-
genza emotiva, sociale ed etica.
Sviluppato dalla Center for Contemplative 
Science and Compassion-Based Ethics (Centro 
per la scienza contemplativa e l’etica basata sul-
la compassione) della Emory University (Atlanta, 
USA), il programma è già presente da anni in 
diversi Paesi (Italia, Spagna, Germania, Francia, 
Norvegia, Portogallo, Islanda, Austria, Svezia, 
India, Messico, Colombia, Malesia, Giordania, 
Stati Uniti).

L’approccio pedagogico del SEE Learning è 
personale, esperienziale e pragmatico: non è 
sufficiente acquisire conoscenze o nozioni, oc-
corre farne esperienza in prima persona così 
da interiorizzarle nel tempo attraverso la prati-
ca. L’apprendimento, infatti, avviene grazie a un 
processo di indagine svolto in prima persona 
durante il quale ognuno impara ad apprezzare 
la propria capacità di porre domande e trova-
re risposte tramite esplorazioni ed esperienze 
vissute sia individualmente sia insieme agli altri, 

SEE Learning®
Un nuovo paradigma educativo per promuovere 
il benessere psicofisico nelle persone di ogni età

sviluppando il pensiero 
critico, la consapevolezza 
e le proprie capacità intu-
itive. 
Le diverse esperienze di ap-
prendimento proposte dal pro-
gramma hanno molteplici obiettivi, 
tra cui: sviluppo delle capacità attentive; poten-
ziamento delle competenze relazionali; alfabe-
tizzazione corporea, emotiva ed etica; sviluppo 
di valori come l’empatia, la gentilezza, la com-
passione e l’apertura mentale.

IN ITALIA 
L’Associazione eduEES (www.eduees.org) è 
nata grazie a un gruppo di insegnanti, educato-
ri, dirigenti scolastici, formatori e psicologi che 
nel 2019 ha deciso di dare vita ad un’associa-
zione senza fini di lucro per portare in Italia il 
progetto SEE Learning. 



30

eduEES, educazione Etica, Emotiva e Socia-
le, adotta un approccio laico, aconfessionale 
e apartitico che mira alla promozione di valori 
umani universali quali tolleranza, altruismo, ge-
nerosità e rispetto del diritto di tutti gli esseri a 
condurre una vita felice e ricca di significato. 

TESTIMONIANZE
A proposito dell’educazione etica, emotiva e so-
ciale, Cristina, maestra di scuola dell’infanzia, 
dice: «Questi contenuti rappresentano una sor-
ta di apprendimento a 360 gradi, perché tocca-
no tutti gli ambiti e le tematiche necessarie per 
lo sviluppo tanto della parte personale, quanto 

IL CORSO SEE LEARNING 
PER INSEGNANTI 
ED EDUCATORI

Organizzato da eduEES può essere 
seguito da docenti, presidi, persone che 

a vario titolo gravitano attorno al mondo 
dell’educazione, ma anche da coach, 

formatori, facilitatori. Quest’ultimo in 
particolare è il caso di Alessia: «Ho deciso 

di fare il corso perché trovo che possa 
rappresentare un ottimo strumento per 

lavorare con i gruppi all’interno delle 
imprese, specialmente in questo momento 

della storia dell’umanità. In generale 
questa metodologia riesce a sistematizzare 
una complessa serie di elementi, presenta 
strumenti molto ben codificati per guidare 
le persone, in maniera concreta, semplice 

e pratica, a svolgere e approcciare le 
diverse esperienze in modo morbido e bene 
organizzato. Lo adotterò sicuramente per 

i problemi di comunicazione, ma anche per 
la gestione delle dinamiche di gruppo».

di quella necessaria a farci vivere come indivi-
dui che spaziano in sistemi e contesti intercon-
nessi. Nascono quindi per creare dei cittadini 
che vadano oltre a un’appartenenza specifica, 
aprono all’empatia in modo così importante 
che inducono a un forte avvicinamento tra es-
seri umani e portano a una visione del mondo 
in cui, ad esempio, possono trovare spazio tan-
to un maggiore rispetto dell’ambiente quanto 
una migliore ricerca della pace. Di fatto, dal mio 
punto di vista, se si osserva quello che sta acca-
dendo oggi, tra cambiamenti climatici e conflit-
ti, rappresentano esattamente la sfida del pre-
sente e del futuro».



31

Alessandra, docente di scuola secondaria, de-
scrive i cambiamenti raggiunti in aula: «Lavora-
vo in una delle classi più impegnative ma nel 
corso del tempo i ragazzi sono molto cambiati. 
Sono diventati critici in senso costruttivo, nel 
senso dell’intelligenza emotiva che vuole por-
tare SEE Learning. Loro, per l’età che hanno, 
devono poter provare a trasformare gli equili-
bri, generare il loro spazio, capire la realtà che 
li circonda, rompere gli schemi che gli vengo-
no imposti dall’alto. È giusto che lo facciano. La 
differenza è che adesso lo fanno con gentilez-
za e con rispetto. Ora si può discutere con loro 
tranquillamente, anzi c’è uno scambio davvero 
molto piacevole. E il cambiamento è stato tal-
mente evidente che alcuni colleghi, che non 
conoscevano SEE Learning, hanno chiesto di 
poter osservare qualche lezione, perché ne sen-
tivano parlare e volevano vedere com’era stata 
possibile questa trasformazione».

Maddalena, maestra alle primarie: «I bambini 
sono diventati più consapevoli e la loro concen-
trazione è tanto migliorata. Sono diventati de-
cisamente bravi nel rilassamento e nell’ascolto 
del proprio respiro e in generale c’è stata molta 
calma nella comunicazione, sia tra loro che tra 
me e loro. È stato un circolo virtuoso e quan-
do l’atmosfera è cambiata, i programmi e i con-
tenuti sono stati più facili da passare. Anche i 
conflitti, che è normale che ci siano, sono stati 
molto più semplici da gestire, perché li si affron-
ta con un’ottica totalmente diversa. Alla fine, si 
è creato un bel gruppo classe, i bambini sono 
molto uniti e le relazioni tra loro sono veramen-
te positive».



32

Consapevolezza 
nelle carceri
Per alleviare la sofferenza emotiva 
e psicologica dei detenuti 
e della collettività, attraverso 
percorsi di responsabilità 
e comprensione

Liberation Prison Project (www.liberationprison 
project.it) nasce nel 2006 con l’intento di fornire 
alle persone detenute strumenti utili per lavorare 
su di sé, attraverso percorsi di consapevolezza e 
comprensione (in coerenza con il dettato costitu-
zionale secondo il quale la pena detentiva deve 
avere una finalità riabilitativa, art. 27 della Costi-
tuzione). È un cammino che passa dall’assunzione 
delle proprie responsabilità, con sguardo obietti-
vo non solo sugli eventi passati, ma anche sul pro-
prio atteggiamento quotidiano. Aspetto rilevante 
che mira a favorire un periodo detentivo di minore 
tensione e vuole essere un punto di partenza per il 
detenuto una volta uscito dal carcere.
Il lavoro su di sé fa sì che la persona detenuta, al 
momento di tornare in società, lo faccia con un at-
teggiamento nuovo, più costruttivo, per sé e per i 
propri cari, per la collettività e per rispetto verso 
le vittime. Alla base delle attività c’è lo studio del-
la mente ispirato agli insegnamenti della filosofia 
buddhista, proposti in modo del tutto laico.

COSA FACCIAMO
LPP offre percorsi di meditazione e consapevo-
lezza sia in modalità di gruppo che individuali 
all’interno degli istituti penitenziari. Si rivolge a 
persone detenute, a dipendenti (personale giu-
ridico-pedagogico e agenti di polizia peniten-
ziaria), a persone affidate in esecuzione penale 
esterna (UEPE) e a familiari di persone detenute 
o ex-detenute.

Le attività e i percorsi di Liberation Prison Project 
hanno molteplici obiettivi, tra cui:
• maggior centratura e stabilità della mente;
• rielaborazione dell’evento reato;
• consapevolezza delle emozioni;
• conoscenza di sé;
• auto-osservazione ed elaborazione di temi
riscontrabili nella vita quotidiana;
• sviluppo di una base solida di comprensione 
a più livelli in previsione del lavoro tecnico 
di revisione del reato con gli specialisti.

I P
ROGET

TI



TESTIMONIANZE
“Piantiamo semi giusti”
Alessia Marchi - Coordinatrice formazione 
e amministrazione di Liberation Prison Project 
«Ho 26 anni e volevo diventare una persona 
importante, fare la differenza. Quando racconto 
cosa faccio oggi, molti pensano che io sia pazza. 
Perché un giovane dovrebbe scegliere di fare que-
sto lavoro? 
Alla mia generazione hanno insegnato la moder-
na legge di Babilonia “occhio per occhio, dente 
per dente”. Ora ditemi, sta funzionando? Viviamo 
in un’epoca felice? Per il mio futuro voglio mettere 
qualche seme buono nel mondo e come ha detto 
Voltaire: “il grado di civiltà di un Paese si misura 
osservando la condizione delle sue carceri”.
In LPP ho trovato il coraggio di donare le chiavi 
per la porta delle seconde possibilità. È meno do-
loroso tenere lontane le cose che non ci piacciono, 
soprattutto se ci fanno paura o se ci hanno fatto 
male. Sicuramente ci sono errori più difficili di al-
tri da superare e non tutti sono pronti a imparare 

da essi. Quello che ho potuto toccare con mano, 
però, è che chi ha sbagliato e ha imparato può 
dare di più di chi non ha sbagliato mai. E chi ha 
sbagliato e non ha occasione di imparare, sba-
glierà ancora.
Non dico che tutti i giovani debbano lasciare i la-
vori fantastici del mondo per venire a lavorare con 
noi e con le persone detenute, ma ognuno ha un 
grande sacco di semi da piantare e ci sono tanti 
modi per scegliere quelli giusti. E allora basta fare 
le partite di pallone con i buoni da una parte e 
i cattivi dall’altra: giochiamo nella stessa squadra 
e il campionato ce lo portiamo a casa lo stesso».

“Oggi insieme al gruppo di consapevolezza”
Laura Loparco - Operatrice certificata 
«Entro in carcere da qualche anno, ma ogni volta 
faccio i passi lungo il corridoio cercando di entra-
re in uno stato meditativo, di maggiore presenza, 
richiamo a me le qualità del cuore. Oggi i passi 
sono con Linda. 
Al quinto incontro di questo percorso sento che il 
gruppo è formato: c’è intimità e fiducia nei nostri 
confronti, nei miei, che presento la collega in tiro-
cinio. Linda è accolta con apertura e disponibilità 
e lei si muove fluida proponendosi con sicurezza. 
Stare nel flusso è d’obbligo avendo il filo 

33



conduttore nella filosofia buddhista; declinarlo 
nel loro quotidiano, questa a volte è la sfida. 
I momenti difficili si alternano a quelli di leggerez-
za, la consapevolezza prende spazio e in me c’è 
gioia perché so che stiamo facendo un buon la-
voro e che Linda, e gli altri colleghi in tirocinio, co-
minceranno i loro gruppi in altri posti d’Italia per il 
beneficio e la crescita di chi vorrà provarci».

Linda Pina - Operatrice in affiancamento a Laura 
per tirocinio 
«Laura mi accoglie, si entra. Consegno il docu-
mento alla sbarra, procediamo verso l’aula. C’è 
cura negli ambienti che si attraversano.
Aula Giotto, i partecipanti si presentano, strette di 
mano. Seduti in cerchio, il suono dei cimbali è la 
porta che apre l’incontro. Spazio calmo, mi sem-
bra trascorso solo qualche minuto, un quarto d’ora 
vola. 
Si condivide il bilancio emotivo della settimana tra-
scorsa: felicità, ansia, sorpresa, tristezza, delusione 
e rabbia. Le emozioni rimbalzano da uno all’altro, in 
reciproco ascolto. Quali strategie adottiamo per af-
frontarle? Spesso la fuga. Un altro momento di me- 
ditazione e l’ansia di qualcuno diminuisce del 30%! 
Ascolto e sento, vedo persone che, guidate da 
Laura, si esplorano, rispettano il gruppo, mostra-
no l’impronta degli incontri fatti. Esprimono grati-
tudine per l’occasione data loro. Proprio come me 
che, con loro, mi metto in questo cammino».

“Ho avvertito il cambiamento”
G. - Ex-detenuto presso il carcere di Milano- 
Bollate
«Consapevolezza. Ignoravo quanto amore, uma-
nità e bisogno ci fosse in questa parola. Gestire 

le emozioni è importante sempre, ma è fon-
damentale in un'esperienza forte e "ristretta" 
come quella carceraria. La consapevolezza è 
tuttora per me ascolto, condivisione, aiuto, capi-
re che vivere il momento aiuta a non consumarsi 
solo in aspettative o rimpianti. La consapevolez-
za è stata una svolta per affrontare il periodo più 
brutto della mia vita rendendolo costruttivo. Un 
incontro che ha reso a colori quel che rischia di 
inghiottirti nel nero profondo.
Pian piano è cambiato il mio modo di vedere 
il mondo, sentirlo, respirarlo, assaporarlo. Sono 
cambiato IO.

Non ho detto a caso sentire, respirare e assapo-
rare, perché da lì ho avvertito il cambiamento. 
Questo mi ha permesso di riconoscere sensa-
zioni ed emozioni, senza giudicare, e la cosa più 
strana è che si diventa anche osservatori di sé 
e sembra di guardarsi per la prima volta. Detto 
così sembra facile… ma non lo è!

Ho iniziato il percorso alla disperata ricerca di 
una soluzione a momenti di grande sconforto. 
All’inizio ero intimorito, poi ho capito che mi fa-
ceva bene esternare e percepire stati d’animo e 
difficoltà degli altri: mi sentivo meno solo!

La nostra operatrice ci ha condotto alla scoper-
ta di sensazioni, sfumature e aspetti a me sco-
nosciuti: una continua sorpresa. Ogni volta ero 
sempre più arricchito di esperienze che diven-
tavano mie alleate. Grazie ai compagni! Tanta 
empatia nei nostri silenzi, nel guardarci negli 
occhi, tenerci per mano. Il loro calore mi ha ri-
empito il cuore».

34



35

AL VIA 
IL PRIMO MASTER  
UNIVERSITARIO 

EVENTI

 E APPUNTAMENTI

di Chiara Mascarello e Francesco Tormen -  

membri del Comitato Ordinatore del Master, Agenda Università UBI

in “Contemplative Studies:  
La pratica della meditazione  
dalle tradizioni al contemporaneo”



36

L'Agenda Università UBI muove i suoi primi 
passi nella collaborazione con il mondo 
accademico. In dialogo con le università, 
esplora nuovi modi di ripensare la realtà, 

ideando progetti di formazione e ricerca che valo-
rizzino il contributo delle tradizioni contemplative 
nel riformulare il nostro vivere in un’ottica di soste-
nibilità e consapevolezza.
A marzo si è conclusa la prima importante attività 
dell’Agenda: il Convegno internazionale “Dhar-
ma Today. Volti del buddhismo contemporaneo”, 
che ha visto alcuni tra i massimi esperti del setto-
re impegnati in una riflessione sugli apporti del 
pensiero Buddhista alle criticità del XXI secolo. 
La prima parte delle attività si è svolta in remoto e 
ha visto una prevalenza di studiosi internazionali, 
mentre la seconda parte a Venezia, presso l’Istituto 
Veneto di Scienze, Lettere ed Arti. Il Convegno si 
è avvalso del patrocinio dell’Università Ca’ Foscari 
di Venezia e del Dipartimento FISPPA dell’Univer-
sità di Padova. L’interesse e la curiosità che hanno 
animato il dibattito hanno lasciato emergere molti 
punti di proficua convergenza tra gli snodi dell’in-
dagine accademica sul Buddhismo e i temi più cari 
ai praticanti. I video dei contributi, che rimarranno 
disponibili sui canali social dell’UBI, rappresenta-
no un vero e proprio patrimonio di conoscenza 
e riflessione critica sul Buddhismo contempora-
neo, accessibile a tutti gli interessati. L’obiettivo 
dell’Agenda Università è che questa sia soltanto la 
prima tappa di un lungo percorso di collaborazio-
ne tra la ricerca universitaria e la realtà dei centri 
di Dharma che si fanno promotori, oggi, di calare 
nella pratica i valori del Buddhismo.

IL MASTER
È proprio dalla fiducia in questa sinergia che è 
nata l’idea di un percorso universitario intera-
mente dedicato all’universo della meditazione: a 
breve apriranno le preiscrizioni al Master biennale 
di I livello in “Contemplative Studies: La pratica  
ella meditazione dalle tradizioni al contempo-
raneo”, la cui prima edizione partirà il prossimo 
novembre. Il progetto nasce dalla collaborazione 
tra il Dipartimento FISPPA dell’Università di Pado-
va e l’UBI, per delineare un percorso formativo con 
cui ripensare le nostre prassi e gli attuali stili di vita 
promuovendo l’introduzione delle pratiche con-
templative nei vari settori della società (istruzione, 
sanità, mondo del lavoro e crescita personale).
Scopo del Master è formare professionisti nel set-
tore della meditazione e delle pratiche contem-
plative, ma il percorso si rivolge anche a praticanti 
e studiosi, e a tutti coloro che intendano adottare 
approcci contemplativi nel contesto della propria 
professione, con particolare riferimento ai settori 
della cura e della formazione.

QUALE TRADIZIONE?
Con oltre duecento ore di pratica guidata – novi-
tà assoluta nella formazione universitaria – lo stu-
dente è condotto attraverso sei diversi training 
meditativi nelle principali forme di meditazione 
della tradizione Buddhista (Theravāda, Tibetana 
e Zen) e in alcuni tra i programmi moderni più  
consolidati ad essa ispirati: Mindfulness-Ba-
sed Stress Reduction, Cultivating Emotional  



Balance, Compassion Cultivation Training.
Con uno sguardo interculturale su varie tradizioni 
filosofico-religiose (induista, Buddhista, cristiana, 
islamica ed ellenistica) si propone uno sguardo 
ecumenico e non riduzionistico sull’esperienza 
contemplativa. Il piano di studi presenta un ca-
rattere spiccatamente multidisciplinare, includen-
do la filosofia, la storia delle religioni, ma anche 
la sociologia, la psicologia e le neuroscienze. La 
portata trasformativa della meditazione è così in-
dagata da una pluralità di prospettive classiche e 
moderne, che incoraggeranno gli studenti ad as-
sumere un ruolo attivo nell’introduzione delle pra-
tiche contemplative nel mondo contemporaneo, 
contribuendo ad affrontarne le relative criticità sul 
piano psicologico, sociale e ambientale.

MODALITÀ DIDATTICHE
Il Master abbraccia varie modalità di didattica inte-
rattiva. Alla formazione in presenza, prevista in al-
cuni fine settimana presso l’Università di Padova, si 
affiancano sessioni serali infrasettimanali di medi-
tazione guidata in remoto, per favorire la continuità 
e l’assimilazione della pratica, nonché tre ritiri pres-
so alcuni tra i più importanti monasteri Buddhisti 
del Paese. Al fine di formare alla trasmissione della 
meditazione e dei suoi valori, si forniranno gli stru-
menti per la conduzione delle pratiche meditative 
in contesti personali e di gruppo. Non mancheran-
no, infine, incontri regolari di condivisione e dibat-
tito sui temi affrontati nel programma, per favorire 
l’integrazione dei contenuti, lo sviluppo di abilità 
critiche e il confronto tra gli studenti.

https://uel-unipd.click/master-cs     
chiara.mascarello@unipd.it 

                       Per i più meritevoli, l'UBI ha messo 

               a disposizione 10 borse di studio, che copriranno   

     il 70% della quota di iscrizione al Master.



38

ECOSATTVA 
TRAINING

Pratiche per coltivare 
una risposta alla crisi 
ecologica [In partnership 
con One Earth Sangha]

di Silvia Francescon - Responsabile 
Agenda Ecologia UBI

Il Training per l’EcoSattva è stato specificamente proget-
tato come sostegno a una partecipazione autodidatta e 
autoprogrammata, con insegnamenti video di base, con-
templazioni e approfondimenti. Incoraggiamo la parteci-

pazione attraverso gruppi, perché crediamo nella capacità 
trasformativa di un Sangha ecologico.
Attraverso il training, capiremo insieme come individuare e 
comprendere le dinamiche interiori generate dalla crisi cli-
matica, come comunicare il tema ecologico in maniera non 
divisiva, non violenta e gioiosa, e come trasformare la com-
passione in azione. 

EV
EN

TI 

E A
PP

UNTA
M

EN
TI



• SESSIONE 1: 
RIUNIRSI E STABILIRE UNA ROTTA 
CON KAIRA JEWEL LINGO 
Rifletteremo sulla situazione globale 
e tracceremo le condizioni per una 
risposta compassionevole e potente.

• SESSIONE 2: 
COLTIVARE LE CONDIZIONI 
PER LA TRASFORMAZIONE 
CON THANISSARA BHIKKHUNI

Comprenderemo le dinamiche interiori 
generate dalla crisi climatica, comprese 
le emozioni più difficili, e scopriremo le 
risorse spirituali che possono aiutarci.

• SESSIONE 3:
RIFLESSIONE COMPASSIONEVOLE 
CON KRITEE (KANKO) 

Comprenderemo le cause profonde 
e le condizioni della crisi ecologica 
che ci consentiranno di aprirci a 
un impegno consapevole.

• SESSIONE 4: 
INTERSEZIONI TRA RAZZISMO, 
COLONIALISMO, PATRIARCATO  
E CRISI ECOLOGICHE  
CON NOLIWE ALEXANDER E PENNIE OPAL PLANT 

Il danno ecologico è inestricabilmente 
legato ai sistemi di dominio. Questa 
sessione è un invito a esplorare con 
responsabilità compassionevole 
come le strutture di subordinazione 
oggettivino la Terra e tutti i suoi esseri.

• SESSIONE 5: 
ABITARE NELL’INCERTEZZA 
CON LAMA WILLA MILLER 

Essere autenticamente utili richiede 
un radicale confronto con l’ignoto. 
Impareremo a trasformare le situazioni 
d’incertezza, compresa quella generata 
dalla crisi climatica, in infinite possibilità.

• SESSIONE 6: 
CREARE E SCOPRIRE LA VIA 
CON ADAM LOBEL 

Esploreremo come attraverso la compassione 
sia possibile accogliere l’inaccettabile e 
trasformarlo in un nuovo modo di co-esistere.

• SESSIONE 7: 
ESPRIMERE LA NOSTRA CAPACITÀ 
DI RISVEGLIO 
CON YANAI POSTELNIK 

Scopriremo come l’essere radicati 
aiuti l’EcoSattva ad aprirsi a 
molteplici campi d’azione.

• SESSIONE 8: 
ANDARE AVANTI  
CON MYOKEI CAINE-BARRETT 

Nella sessione conclusiva, torneremo 
alle nostre aspirazioni per esplorare 
il potenziale sconfinato del Sangha, 
che sta al cuore del nostro impegno.

ARGOMENTI DELLE SESSIONI

PER ACCEDERE:
Iscriviti all’Agenda Ecologia su 
www.ubi-ecologia.it (login      registrazione)



4040
di Silvia Francescon  

Responsabile Agenda Ecologia UBI

EV
EN

TI

 E 
APP

UNTA
M

EN
TI

ECOLOGIA PROFONDA 
E AGRICOLTURA 
RIGENERATIVA

Trasformazione dei sistemi alimentari 
per le comunità e la biodiversità



41

Thich Nhat Hanh diceva che, os-
servando la ciotola di riso, pos-
siamo vedere che quel cibo è 
il dono della terra e del cielo. 

In quella ciotola, possiamo vedere i campi 
di riso, il sole, la pioggia, l’agricoltore e il 
suo duro lavoro. E, proseguiva il Maestro, 
“fino a quando l’io si sente separato da 
ciò che lo circonda (...), sino ad allora non 
potrà emergere il senso dell’inter-essere. 
Prendersi cura dell’ambiente e prendersi 
cura di sé sono la stessa cosa”.

È attorno alla consapevolezza dell’interdi-
pendenza che si sviluppa l’agire dell’Agen- 
da Ecologia di Unione Buddhista Italiana. 
Ed è per questo che abbiamo scelto di of-
frire un contributo di pensiero e di azione 
concreta nell’ambito delle politiche per 
la transizione ecologica, la rigenerazione 
degli ecosistemi e il contrasto ai cambia-
menti climatici realizzando una partner-
ship con l’organizzazione Navdanya In-
ternational, di cui l’attivista ed ecologista 
Vandana Shiva è Presidente. 
Con Vandana Shiva ci accomuna l’espe-
rienza dell’ecologia profonda, una visione 
eco-centrica promotrice dei Diritti della 
Terra e della giustizia climatica. La Natura 
ha un valore di per sé, non in quanto ri-
sorsa utile, utilizzabile e sfruttabile. E con 
essa siamo un unicum. Questa è l’idea di 
ecologia profonda.

Con Navdanya (“nove semi”) agiamo per 
valorizzare realtà contadine che promuo-
vono l’agroecologia come approccio alla 
protezione della biodiversità e per soste-
nere le comunità basate sulle relazioni 
ecologiche. Reti che si trasformano in le-
gami sociali, che uniscono esperienze del 
territorio come il movimento #sfruttazero 
che produce pomodori biologici NO CAP, 
il progetto “Un’ape per amica” già soste-
nuto da UBI, l’impresa sociale Goodland. 
Insieme, intendiamo realizzare un percor-
so alternativo all’agricoltura industriale, 
optando per una bioagricoltura efficace 
non solo da un punto di vista ecologico 
ma anche da un punto di vista sociale. 

Partiamo dalla Terra per affrontare la cri-
si climatica. Non si può, infatti, pensare 
e tanto meno realizzare una transizione 
ecologica senza considerare che l’agricol-
tura industriale e gli allevamenti intensivi 
ammontano a quasi un terzo delle emis-
sioni globali climalteranti, mentre non 
viene valorizzato il potenziale delle piante 
e del suolo vivente di riciclare carbonio e 
raffreddare il pianeta.  

Con questa partnership non solo voglia-
mo sostenere l’agricoltura biologica e ri-
generativa, ma riteniamo necessario pro-
muovere il lavoro dignitoso e far sì che 
tutte le fasce di popolazione, anche le più 



povere, possano avere accesso a prodotti 
di qualità, sani, equi e giusti. 

Intendiamo raccontare storie di trasfor-
mazione ecologica dei piccoli agricoltori 
e movimenti di contadini a tutela della 
biodiversità e divulgare, attraverso labo-
ratori itineranti, la pratica dell’agricoltura 
rigenerativa. Nel corso della conferenza 

“Sono molto felice della partnership 
di Navdanya International con 

Unione Buddhista Italiana. 
Condividiamo l’impegno e l’azione 

per seminare semi di un altro futuro, 
fatto di riconoscimento di Diritti della 

Terra, di protezione della diversità 
biologica, di rigenerazione del suolo e 

di rigenerazione del pensiero.  
Ci accomuna infatti una visione  

eco-centrica, per un’ecologia 
profonda, che abbandona il concetto 

di separazione degli esseri umani 
dalla Natura e l’illusione della 

superiorità dell’uomo sulla Natura, 
origine del collasso ecologico e 

delle ingiustizie sociali. Con Unione 
Buddhista Italiana vogliamo 
intraprendere un cammino  
che racconti storie di vita,  

di trasformazione ecologica,  
di giustizia sociale costruite da 
quelle comunità che stanno già 

dimostrando che un’alternativa non  
è solo necessaria, ma è possibile”. 

NAVDANYA significa nove semi  
e indica la reintroduzione di antiche 

tecniche di semina di varietà diverse nello 
stesso campo per aumentare la fertilità, 

tecniche tradizionali abolite spesso  
per far posto alla produzione intensiva  

di prodotti da esportazione.

con cui abbiamo avviato questo percorso 
comune sulla trasformazione dei sistemi 
alimentari a tutela delle comunità e della 
biodiversità, abbiamo distribuito ai par-
tecipanti i prodotti di alcuni biodistretti 
italiani che promuovono l’agroecologia e 
l’inclusione sociale, dando loro la possi-
bilità di apprezzare il sapore di un lavoro 
dignitoso e della rigenerazione del suolo.

Vandana Shiva



Il perché del nostro progetto
di Caterina Giavotto 
tanatologa, Agenda Cura UBI

L’UBI ha aperto al suo interno l’Agenda 
Cura, e nel mese di ottobre 2022 pren-
derà avvio la seconda edizione del 
Corso di Formazione rivolto ai profes-

sionisti sanitari, a tutti coloro che vogliano opera-
re nell’ambito dell’assistenza spirituale e che de-
siderino approfondire la propria conoscenza ed 
esperienza sulle tematiche culturali e spirituali 
della vita e del fine vita, includendo le conoscen-
ze su questo tema della tradizione buddhista.

Da più di mezzo secolo, grazie allo sviluppo della 
biomedicina e agli enormi progressi della ricerca 
medica, il livello generale di salute è nettamente 
migliorato e si vive più a lungo. Antibiotici, chirur-
gia, rianimazione ci hanno dato l’illusione di una 
sorta di immortalità e invincibilità, in un mondo in 
cui fragilità, malattia e morte vanno il più possibile 
nascoste e allontanate dalla vista. La morte è così 
diventata un evento clinico da nascondere, qua-
si estromesso dall’orizzonte dell’esistenza e non 
più un evento naturale da accettare. La morte è 
spesso vissuta dai medici e dalle persone comu-
ni come una sconfitta, e questa tendenza porta a 
una sofferenza maggiore perché, oltre ai limiti fi-
sici, si apre un ampio spettro di vissuti emozionali 
con i quali non sappiamo rapportarci ed entrare 
in contatto, aggravando quindi quei momenti 
così delicati.

Il principe Siddhārtha Gautama decide di in-
traprendere il proprio cammino di liberazione 
proprio dopo aver preso consapevolezza della 
malattia, della vecchiaia e della morte. Nel suo 
insegnamento è centrale l’enfasi sul tema del-
la natura transitoria dei fenomeni. La morte ne 
rappresenta l’evidenza più netta. Dice infatti il 
Buddha: “di tutte le impronte, quella dell’elefan-
te è la suprema; di tutte le meditazioni di pre-
senza mentale, quella sulla morte è la suprema”.

Tuttavia la familiarità con impermanenza e mor-
te, ancora molto viva nella tradizione buddhista, 
si è affievolita nella cultura occidentale e l’educa-
zione in questi ambiti è poco coltivata. Tiziano 
Terzani, giornalista e scrittore con una profonda 
conoscenza del mondo asiatico, soleva dire che 
“non moriamo perché ci ammaliamo, ma ci am-
maliamo perché di qualcosa dobbiamo morire”.

Coltivare e allenare questa consapevolezza ci 
consente di affrontare con maggiore equilibrio 
i momenti della separazione dalla nostra esi-
stenza e/o dai nostri cari, comprendendo che il 
dolore non è sempre evitabile ma vi è uno spa-
zio di alternative nel decidere come viverlo.

LA CONSAPEVOLEZZA 
DEL VIVERE 
E DEL MORIRE

di tutte le impronte, quella 
dell’elefante è la suprema

"
"

43



• imparare a confrontarsi con il limite, riportando 
la morte all’interno dell’esistenza di ciascun essere  	
umano
• favorire la diffusione di un’educazione alla 
fragilità e alla mortalità a beneficio di un’umanità 
più matura, compassionevole e consapevole
• comprendere gli elementi del dolore totale nel 
fine vita
• comprendere gli aspetti del morire e del 
processo di morte
• diminuire l’ansia del distacco e la paura della 
morte
• utilizzare l’addestramento meditativo come 
preparazione
• imparare a comunicare in modo efficace e 
aperto nelle situazioni difficili
• apprendere pratiche specifiche per tutte le fasi 
del fine vita
• acquisire strumenti utili per l’accompagnamento
• avere maggiori strumenti per favorire 
l’elaborazione dei lutti 

IL CORSO

Il percorso, che si svolgerà in presenza, si 
articolerà in 8 incontri a cadenza mensile da 
ottobre 2022 a maggio 2023, e ciascun incontro 
si svilupperà nel corso di un fine settimana. A 
ogni modulo, accanto a docenti altamente spe-
cializzati, verrà dato ampio spazio a condivisioni, 

esercizi interattivi e laboratori esperienziali.
Il corso si svolgerà presso l’Eremo di Ronzano, 
Bologna, e presso alcuni Centri residenziali 
dell’Unione Buddhista Italiana. Il programma 
dettagliato e le sedi definitive saranno comunicati 
a breve.

I moduli toccheranno varie tematiche di natura 
filosofica, sociale, culturale e psicologica. Si parti-
rà dalla costruzione collettiva del significato della 
morte dal passato a oggi, nelle diverse culture e 
tradizioni religiose con particolare focus sulla tradi-
zione buddhista. Si toccheranno poi aspetti legati 
all’etica, alla deontologia professionale, alle più re-
centi legislazioni sul tema delle cure palliative.
Si esploreranno le origini del movimento hospi-
ce, sviluppato in Inghilterra negli anni ’60 con l’a-
pertura del “St. Christopher’s Hospice” (1967), a 
opera di Cecily Saunders e parte integrante di un 
approccio più ampio che caratterizza le cure pal-
liative.
Vi saranno poi i moduli dedicati agli aspetti intra-
personali e relazionali, che saranno svolti con un 
taglio concreto ed esperienziale; saranno esplora-
ti il concetto psicologico di dolore totale, l’elabo-
razione del lutto, la relazione di assistenza, accom-
pagnamento e ascolto nel fine vita, nella malattia 
cronica e con le piccole creature come i bambini 
e gli animali.

 OBIETTIVI 

 COORDINAMENTO DIDATTICO E ORGANIZZAZIONE: 

Tanatologa culturale, Assistente spirituale, Istruttrice 
di protocolli basati sulla mindfulness e sulle pratiche 
contemplative, ha incontrato il Buddhismo tibetano più 
di 40 anni fa. Laureata in Lettere Moderne, dopo quasi 25 
anni di attività in case editrici in qualità di caporedattore 
ed editor di libri illustrati, da qualche anno si dedica 

a tempo pieno all’accompagnamento dei malati 
inguaribili, a progetti di formazione sul vivere e il morire, 
all’organizzazione e docenza di corsi di mindfulness. 
È assistente spirituale presso l’Associazione VIDAS di 
Milano, in assistenza ai malati terminali in hospice e a 
domicilio.

CATERINA GIAVOTTO



45

CALENDARIO

• 5 - 6 novembre 2022 
La risorsa della filosofia: dalle domande di senso 
alla spiritualità per imparare a parlare di morte. Ri-
visitazione della propria vita: affrontare i sospesi, 
rimpianti, rimorsi, nostalgie. Scrittura autobiografi-
ca e terapia della dignità.

• 3 - 4 dicembre 2022 
Rappresentazione dell’impermanenza e della mor-
te nella visione buddhista. Meditazioni e pratiche 
per coltivare familiarità con la nostra condizione 
mortale.

• 21 - 22 gennaio 2023 
Convivere con patologie croniche e neurodege-
nerative, accompagnare nella malattia cronica 
e nella fragilità, nel fine vita e nel lutto attraverso 
la comunicazione empatica: il metodo ECEL.

• 25 - 26 febbraio 2023 
La morte e il morire nella tradizione buddhista:
impermanenza e morte, compassione e saggezza.

Come aiutare se stessi e gli altri. 
• 25 - 26 marzo 2023 
La propria morte: dimensione spirituale-esisten-
ziale del fine vita, diverse rappresentazioni di 
morte (storiche, culturali, religiose), gli aspetti psi-
cologici del fine vita. L’apertura al mistero e l’accet-
tazione della realtà come strumenti di resilienza. 

• 15 - 16 aprile 2023 
Le cure palliative, dalle origini del movimento  
hospice con Cecily Saunders alla loro applicazione 
attuale in Italia. Questioni di deontologia ed etica 
nel fine vita, biotestamento e disposizioni anticipa-
te di trattamento (DAT).

• 17 - 18 giugno 2023 
La morte ieri e oggi, dal Memento Mori e Ars Mo-
riendi al grande tabù in Occidente.
Il ruolo della religione e della spiritualità oggi.

 ORARI 
Tutti i moduli si svolgeranno in presenza: dal sa-
bato alle ore 10.00 sino alla domenica ore 13.00. 
A esclusione del primo modulo presso l’Eremo di 
Ronzano a Bologna, che inizierà il venerdì pome-
riggio alle ore 16.00 e finirà la domenica ore 13.00.

 QUOTA DI PARTECIPAZIONE ED ECM  
Grazie al contributo di Unione Buddhista Italiana, 
il percorso viene offerto a una quota calmierata di 
700 euro + iva per l’intero percorso (8 moduli). 
Crediti ECM per professionisti socio-sanitari: 50.

 PER ISCRIZIONI:  
Iscrizioni entro il 30 settembre 2022 
Compilare il modulo nel sito
www.unionebuddhistaitaliana.it

 PER INFORMAZIONI SCRIVERE A: 
cura@buddhismo.it

Psicologa clinica, istruttrice di protocolli basati sulla 
mindfulness. Collabora come psicologa presso 
la Clinica Pediatrica dell’Ospedale di Padova. Ha 
collaborato con l’ambulatorio di psico-oncologia 

presso l’Ospedale Santa Chiara di Pisa. Si occupa di 
sostegno e formazione, nello specifico in ambito di 
malattie croniche, cure palliative e accompagnamento 
al fine vita.

EMANUELA PLUCHINOTTA



SGUARDI
A colloquio con Ferruccio De Bortoli, presidente 
di Vidas, per la crescita della cultura della morte 
come momento di crescita sociale
di Stefano Davide Bettera 

Sguardi è un ciclo 
di incontri promosso dall’Agenda 
Cura dell’Unione Buddhista 
Italiana a partire dall’aprile scorso, 

sul tema del vivere e del morire: 
sulla consapevolezza necessaria 
per rendere la nostra vita più significativa 
in ogni momento, anche nelle difficoltà. 
Tra gli ospiti Frank Ostaseski, l’ideatore 
dello Zen Hospice di San Francisco 
per malati terminali, e la tanataloga 
Daniela Muggia. Abbiamo anche 
incontrato Ferruccio De Bortoli, conosciuto 
al grande pubblico come ex Direttore 
del Corriere della Sera ed attuale 
editorialista del Corriere, ora in un'altra 
"veste", cioè in quella di Presidente 
di Vidas, organizzazione che si occupa 
da 40 anni dell'assistenza ai malati 
inguaribili.

EV
EN

TI 

E A
PP

UNTA
M

EN
TI



Stefano Bettera: Pre-
sidente, è curioso 
che un giornalista 
abbia deciso di dedi-

care il proprio impe-
gno e il proprio tem-

po a un’organizzazione 
che si prende cura delle 

persone più fragili. Come 
possiamo recuperare anche 

attraverso l’educazione un 
senso di cura più generale? 

Ferruccio De Bortoli: Faccio da sette 
anni il Presidente di Vidas, a seguito di 

un incontro, molto importante e produttivo 
di sentimenti, con Giovanna Cavazzoni, fonda-

trice di Vidas. Quando mi sono avvicinato alla real-
tà di Vidas, preso dalla routine del lavoro e da tutta 
una serie di problemi impellenti, mi sono accorto 
che la morte non la vogliamo assolutamente ve-
dere. Noi viviamo spesso a livello inconsapevole, 
totalmente impreparati al rapporto con il fine vita. 
Non abbiamo una cultura della morte, che poi 
tra l’altro è, soprattutto, una cultura della vita. Ho 
capito che la civiltà si misura dal modo attraver-
so il quale si accompagnano le persone quando 
non hanno più alcuna speranza di vita, perché per 
loro ogni secondo di vita residua è l’apertura di un 
mondo sconosciuto, un insieme di sentimenti, un 
vaso di pandora di emozioni… Sono secondi che 
noi, nella vita quotidiana, tendiamo a sottovaluta-

re. Sono gesti banali, uno sguardo, una mano che 
viene presa, un abbraccio. Mi ha molto colpito - e 
lo dico con senso autocritico da giornalista - che 
in una città che ritenevo di conoscere bene come 
Milano non ci siamo a lungo accorti di quante so-
litudini ci fossero nascoste, al di là dei muri di un 
palazzo, in un quartiere. Questo è uno degli in-
segnamenti che Vidas mi ha trasmesso; mi sono 
avvicinato a temi che non sono soltanto relativi 
alla medicina, alle cure palliative - di cui so poco 
o nulla - ma sono temi che riguardano la misura-
zione del grado di civiltà di una società, che è la 
cura (che non può essere cura da un punto di vista 
medico ma può e deve essere cura degli affetti) 
nell’assistenza delle persone negli ultimi giorni, 
negli ultimi secondi della loro vita. 

SB: Abbiamo dimenticato cosa voglia dire impa-
rare a morire. Probabilmente i nostri genitori, i 
nostri nonni avevano molta più familiarità con la 
morte di quella che abbiamo noi… Si moriva in 
casa, già da bambini le persone vedevano morire 
i nonni, gli adulti, e credo che questa rimozione 
della morte stia diventando una radice molto for-
te della nostra società. Mi viene in mente quel-
lo che dice il Dalai Lama quando afferma che ci 
conviene quasi quasi essere egoisti nella relazio-
ne; cioè avere la forza e la capacità di ritornare 
al tema della relazione, di ritornare a prendersi 
cura degli altri perché questo è anche un modo 
di prendersi cura di noi stessi. Oggi la morte non 

47



48

ci insegna più a torna-
re a questa relazione: 

c’è un modo di invertire 
questa tendenza?

FDB: Siamo di fronte al 
tema della cura dell’altro, 

del riconoscimento dell’altro 
come un soggetto e non come 

uno specchio nel quale ci si possa 
ritrovare nella proiezione del proprio 

Io. L’altro è una persona, che rispon-
de, ci accompagna, che riassume anche 

la nostra alterità quindi anche la nostra diver-
sità; spesso è un nostro nemico; spesso è quasi 
impossibile trovare una relazione con l’altro ma 
questo altro, nel momento della sofferenza, quan-
do sente la vita sfuggirgli di mano è una persona 
che chiede aiuto. E come il gesto di un bambino 
che protende le proprie mani, le proprie braccia 
verso la mamma, verso i propri sentimenti, beh, 
anche l’anziano si comporta allo stesso modo. Ma 
è ancora più bambino: è impreparato lui e sia-
mo impreparati noi. Non vogliamo vederlo nella 
condizione in cui si trova perché disturba il nostro 
orizzonte di normalità. 
Le persone che ‘non servono più’ vengono messe 
in una sorta di scantinato, in un luogo ultimo… Tra 
l’altro andando contro tutte le tradizioni religiose e 
contro tutte le civiltà che abbiamo conosciuto nel-
la Storia, che erano molto attente e generose nel 
cercare – pensate agli Egizi – di allungare la morte 
il più possibile, portando dentro a quelle meravi-
gliose tombe tutti gli oggetti che avrebbero po-
tuto accompagnare il defunto. Pensate nei rituali 
funebri egizi che tipo di cultura c’era nei confronti 
della persona che non c’è più, che viene accom-
pagnata dagli oggetti o dai tributi o da simboli di 
venerazione perché possa avere una sua eternità. 

SB: Però, vedendo l’esperienza di Vidas, oltre 
l’impegno estremo c’è un modo di stare accan-
to a chi muore che è quello di recuperare questa 
umanità che ci ridà un po' di speranza, in questo 
mondo che sembra così cinicamente assente ri-
spetto alla morte… 
FDB: Questa è una delle missioni di Vidas, cioè 
quella di accompagnare. E la persona che accom-
pagna non prevarica l’altro, ma si siede accanto 
all’altro, gli fa sentire una presenza compassio-
nevole, misericordiosa, garbata, discreta, non 
opprimente. Perché le persone che si trovano in 
quelle condizioni hanno perso anche la loro inti-
mità, quindi uno dei grandi valori della comuni-
tà di Vidas è quello di trovare la giusta distanza. 
Non necessariamente servono molte parole, 
possono essere meglio tanti silenzi. L’apparire 
e il non apparire… può essere molto più effica-
ce uno sguardo di tanti discorsi perché quella 
persona non deve sentirsi travolta da un ecces-
so di attenzioni che, proprio nella sua quantità, 
diventa insincero e falso. Dobbiamo ricordare 
che nell’ebraismo si litiga spesso con Dio (a dif-
ferenza dei cattolici) e una delle frasi che mi ha 
più colpito è quella di un malato terminale di re-
ligione ebraica che dice alla persona che lo sta 
assistendo: “Perché mi tratti come una persona 
che sta morendo, proprio io che in questo mo-
mento sto avendo così tanto desiderio di vivere…” 
E allora l’accompagnamento non può essere una 
sorta di “spinta verso la morte”, perché se viene 
percepito così, ebbene è un accompagnamento 
al calvario della vita. Nella cura palliativa c’è un ac-
compagnamento compassionevole verso la fine 
della propria vita, nell’idea che la persona malata 
possa riscoprire nel tempo che gli rimane tutta la 
profondità della vita che ha vissuto e forse anche 
della vita che avrebbe voluto vivere.



SB: È una visione spirituale della sanità che con-
divido molto e lei prima parlando di Vidas ha 
usato la parola comunità, il Sangha per i Buddhi-
sti, ovvero non esiste alcun percorso spirituale 
che di fatto non sia un percorso di comunità ed 
è bello vedere Vidas come una comunità capa-
ce di condividere la sofferenza. Come è possi-
bile portare questo senso di comunità nella no-
stra società, che invece fa tutto fuorché entrare 
in relazione con la fragilità? 
FDB: La comunità di per sé è una cura. L’ospedale 
Ca' Granda nel Cinquecento è stato costruito al 
confine della città, sul Naviglio, ed è stato conce-
pito come una piccola “città della cura”, perché la 
cura portava al riconoscimento della cittadinanza. 
Si veniva curati in una situazione in cui ti trovavi 
all’interno di una città, di un borgo, di una comu-
nità; perché la cura migliore è quella di far sentire 
i cittadini parte della comunità. Altrimenti diventa 
una prigione, una condizione di separazione, di 
contraddizione tra momenti diversi, di separazio-
ne tra condizioni che finiscono per diventare an-
tagoniste.

SB: Di cosa si nutre la cura e come è possibile 
"istituzionalizzarla" in un contesto sanitario?
FDB: La cura è un insieme di cose inutili all’ap-
parenza nella vita quotidiana di noi che siamo 
sani e che non siamo consapevoli dello stato 
di grazia che stiamo vivendo, ma lo riteniamo 
una sorta di diritto acquisito. Nel sostantivo fem-
minile cura ci sono molteplici significati, però 
non sfugge che alla radice di cura ci sia anche 
il cuore… Allora la cura non è soltanto la medici-
na, la terapia, e non voglio svalutare il ruolo pro-
fessionale dei medici, ma penso di interpretare 
l’evoluzione migliore della medicina che è fatta 
anche di dialogo con il proprio paziente; è fatta 

non solo di prescrizioni e di ricette, ma anche di 
sguardi, di verità a volte molto amare, perché c’è 
un consenso informato, una disciplina molto rigo-
rosa. Però non basta nemmeno seguirla fino in fon-
do questa disciplina, perché se il medico la seguis-
se in modo inappuntabile ma fosse nel suo modo 
di porsi troppo professionale, freddo e distaccato, 
verrebbe ovviamente meno a quel rapporto con il 
malato che è qualcosa di inesplorato e che fa par-
te di un’intesa che si può creare tra persone diver-
se; che non è razionalizzabile, non è riducibile ad 
uno schema, ad un protocollo, ma che è fatto di 
sentimenti, di intuito, di qualcosa di assolutamen-
te impalpabile. Se uno guarda al significato 
del verbo rassicurare, che ha nella propria 
etimologia quella cura intesa come pre-
occupazione, ansia, inquietudine, aver 
cura vuol dire saper accompagnare, 
saper trovare il modo di dire una 
verità magari addolcendola ma 
non negandola… Mi colpisce 
che in inglese si usa sempre 
questo verbo to look after, 
quindi di preoccupazione 
che sta al di là… Cioè se 
devo curarmi di una per-
sona devo preoccuparmi 
di ciò che verrà dopo e nel 
caso di una cura palliativa 
magari questo dopo non 
c’è o non siamo sicuri che ci 
sia. Allora, la risposta è che 
non sempre c’è una cura; ci 
sono però tante altre cure: 
quella del cuore, dell’ascolto, 
dell’affetto, della semplice cor-
tesia personale, della presenza, 
magari senza dire nulla. 



Non aspettare

50

Incontro con Frank Ostaseski, 
per un’educazione spirituale alla morte

a cura di Emanuela Pluchinotta – Psicologa, Agenda Cura UBI 
(intervento in occasione di ‘Sguardi’, ciclo 

di incontri promosso dall’Agenda Cura UBI)

Frank Ostaseski è un insegnante buddhi-
sta di fama internazionale, cofondatore 
dello Zen Hospice Project e fondatore 
del Metta Institute, creato per fornire 

un’educazione alle dimensioni spirituali del vi-
vere, del morire e del cambiamento, anche at-
traverso la formazione di personale sanitario. 
Nel 2018 Frank ha ricevuto un prestigioso ri-
conoscimento, l’Humanities award of the Ame-
rican Academy of Hospice and Palliative Care: 
ha accompagnato molte persone nel processo 
del morire e formato moltissimi professionisti 
che operano in questi campi. Il suo ultimo libro 

pubblicato in italiano si intitola “I cinque inviti. 
Come la morte può insegnarci a vivere piena-
mente” ed è edito da Mondadori. I 5 inviti, che 
sono stati sviluppati insieme alle persone che 
stavano morendo, sono i 5 principi che abbia-
mo utilizzato per prenderci cura di loro. Il primo 
è "Non aspettare"; il secondo "Dai il benvenuto 
a tutto e non rifiutare nulla"; il terzo "Porta tut-
to te stesso nell'esperienza"; il quarto "Trova un 
luogo per riposare nel bel mezzo delle cose"; 
il quinto "Coltiva la mente del non sapere". Osta-
seski è intervenuto al convegno dell’agenda 
Cura dell’UBI ‘Sguardi’, approfondendo il primo 
dei suoi inviti, “Non aspettare”. Ha poi risposto 
ad alcune domande del pubblico.

SUL PRIMO INVITO: "NON ASPETTARE"
La mia opinione è che morire non sia soltanto 
un evento medico e penso che sia giusto smet-
terla di trattarlo come tale. La morte è trop-
po grande per qualunque modello singolo. 

EV
EN

TI

 E 
APP

UNTA
M

EN
TI



51

Se la smettessimo di dividerla per comparti-
menti potremmo considerare la morte come lo 
stadio ultimo della crescita delle nostre vite, che 
ci dà un'opportunità senza precedenti per la tra-
sformazione. Potremmo anche rivolgerci alla 
morte come alla più grande maestra che abbia-
mo e chiederle: "Come devo vivere?" So che l'in-
contro con la morte può aprirci alle dimensioni 
più profonde della nostra umanità, invece noi 
tendiamo a svalutare il morire. Invece è necessa-
rio intrattenere una conversazione più significati-
va con la morte, perché molte persone muoiono 
nello stress della paura e penso che possiamo 
fare molto al riguardo. Mi sembra che abbiamo 
delegato la discussione sulla morte ai medici, alle 
imprese funebri, ai preti, e abbiamo perso il con-
trollo di uno degli eventi più significativi davanti 

I 5 inviti
"Non aspettare"
"Dai il benvenuto a tutto e non rifiutare nulla"
"Porta tutto te stesso nell'esperienza"
"Trova un luogo per riposare nel bel mezzo delle cose"
"Coltiva la mente del non sapere"

D
A 

LE
G

G
ER

E

al quale ci troveremo tutti. Lo abbiamo troppo 
razionalizzato oppure abbiamo mistificato il pro-
cesso.

Morire ha a che vedere con le relazioni, con noi 
stessi, con Dio, con la natura di Buddha, qualun-
que sia il nome che diamo a questa gentilezza ul-
tima che ci accompagna. 

I MIEI MAESTRI
"La morte è un elefante nella stanza" è una verità 
che tutti conosciamo, ma cerchiamo tutti di non 
parlarne. Cerchiamo di tenerla a distanza, ci pro-
iettiamo sopra tutte le nostre paure, ci inventiamo 
su delle barzellette, cerchiamo di non darle rilie-
vo, anzi di scartarla, evitarla. Io ho dedicato qua-
si tutta la mia vita da adulto a servire i morenti. 

 L’impermanenza 
è la natura 
della vita, 
è intessuta 

nell’esistenza.



52

Alcune di queste persone sono arrivate alla mor-
te piene di dispiacere, altre invece rifiorivano e 
passavano da quella porta piene di meraviglia. 
E cos'è che faceva la differenza? La volontà di 
entrare gradualmente nella dimensione più pro-
fonda di cosa voglia dire essere umano. E non è 
facile essere un essere umano.

Molte persone con cui ho lavorato erano alcoliz-
zati, prostitute, persone ai margini della società, e 
spesso avevano un volto pieno di rassegnazione, 
di rabbia; avevano perso la fiducia nell'umanità. 
Alcuni provenivano da culture che non cono-
scevo, parlavano lingue che non comprendevo, 
alcuni avevano fede e altri no. Una persona di 
origine vietnamita aveva molta paura dei fanta-
smi; nell'hospice il suo compagno di stanza era 
afroamericano e tutte le mattine diceva di essere 
stato visitato da sua madre morta; erano dei com-
pagni di stanza piuttosto interessanti questi due. 
Poi c'era un padre emofiliaco che aveva contratto 
l’HIV a causa di una trasfusione, ma l'anno prima 
aveva disconosciuto il figlio perché gay quando 
gli aveva annunciato di essere positivo; alla fine 
della vita entrambi stavano morendo di Aids e 
stavano l'uno accanto all'altro, su due letti vicini; 
la madre e moglie si prendeva cura di loro. Molte 
delle persone di cui mi sono preso cura erano lu-
minose, circondate dall'amore; altre erano confu-
se e completamente sole. A volte lavoriamo con 
persone che hanno grande potere politico, una 
fantastica assicurazione sanitaria; altre volte inve-
ce con i rifugiati, che hanno soltanto la maglietta 
che indossano. Di fatto per alcuni morire era un 
dono, si riconciliavano con membri della famiglia 
che pensavano di aver perso, potevano esprime-
re pienamente l’amore e il perdono che avevano 

desiderato per tutta la vita e trovavano gentilezza, 
accettazione. Altri invece cadevano in depressio-
ne e si sentivano senza speranza. Tutti sono stati 
miei insegnanti. Tutti. 

LA VITA È IMPERMANENZA
Quello che racconto non è una favola, non sto 
facendo del romanticismo sulla morte. Vedo che 
ciò accade continuamente alle persone negli ul-
timi mesi, a volte negli ultimi momenti, delle loro 
vite e magari voi potreste dire “è troppo tardi”, e 
io sarei pure d’accordo. Però il valore non sta in 
quanto a lungo si sono goduti l’esperienza della 
vita, ma nella possibilità della trasformazione. Se 
quella possibilità esiste in quel momento, esiste 
anche adesso, e penso che tutti possiamo ap-
prezzare la consapevolezza della morte. Per ap-
prezzare che siamo vivi; per chiarire i nostri valori, 
le nostre aspirazioni; magari per generare azioni 
positive che migliorino il mondo. L’impermanen-
za è la natura della vita, è intessuta nell’esistenza. 
Penso che sia possibile aggrapparsi all’amore e 
alla compassione non soltanto nel momento del-
la morte. Penso che l’incertezza della vita ci possa 
conferire una prospettiva e quando riconosciamo 
la precarietà della vita riusciamo ad apprezzarne 
la preziosità. E allora non vogliamo perderci nem-
meno un minuto, vogliamo entrarci pienamente e 
usare la nostra vita in maniera responsabile. 

Molti di noi pensano che la morte arriverà più 
avanti; quest’idea crea un’illusione comoda 
dell’esistenza, ma il cambiamento è costante, 
non arriva più tardi, è adesso. L’impermanenza 
è intessuta in tutti gli aspetti delle nostre vite. 
Dov’è la colazione di questa mattina, per esem-
pio? Dov’è l’aver fatto l’amore questa notte? 



53

Dov’è la nostra infanzia? Dal punto di vista intel-
lettuale lo comprendiamo bene, ma penso che 
il nostro lavoro consista nello spostare questa 
comprensione dalla mente al profondo dei nostri 
cuori. L’impermanenza non è la causa della nostra 
sofferenza, dobbiamo fidarci del cambiamento 
costante. Senza l’impermanenza la vita, semplice-
mente, non potrebbe esserci. L’impermanenza ci 
fa sentire molto umili, ci serve, e il modo in cui 
si manifesta è completamente imprevedibile. Sia-
mo tutti d’accordo sul fatto che la vita sia un flusso 
costante, però finiamo ad aggrapparci all’illusio-
ne che noi siamo solidi. 

Alcuni anni fa ero in Giappone nella stagione del-
la fioritura dei ciliegi e c’erano dei fiori meraviglio-
si che ricoprivano le colline. Durano soltanto po-
che settimane questi fiori. Dove insegno nel Nord 
Occidentale degli Stati Uniti, nello chalet dove 
vivo, ci sono dei fiori di lino, piccoli e blu. Questi 
fiori durano soltanto un giorno. Ditemi, perché i 
fiori di lino blu e i fiori di ciliegio sono più belli 
di quelli di plastica? Quelli di plastica durano per 
sempre… Ma non è forse la brevità della loro esi-
stenza che ci cattura? Che ci invita alla meraviglia, 
alla gratitudine? Succede che le persone che sco-
prono di avere un cancro all’inizio non ne parlano 
con la famiglia o con i medici, ma con gli scono-
sciuti e a volte anche con me. Si tratta di una gra-
titudine segreta; io la chiamo così. Vi svelerò il se-
greto. Dopo lo shock iniziale della diagnosi viene 
ricevuta la prognosi e dopo che questo shock se 
ne va queste persone mi esprimono una sorta di 
sollievo perché una malattia terminale gli ha dato 

 Alcune di queste persone sono arrivate alla morte piene 
di dispiacere, altre invece rifiorivano e passavano da quella porta 

piene di meraviglia e cos'è che faceva la differenza? La volontà 
di entrare gradualmente nella dimensione più profonda di cosa 

voglia dire essere umano. E non è facile essere un essere umano.

una prospettiva diversa. Mi dicono “Beh, adesso 
posso dire di no al lavoro, alle persone, alle at-
tività che non mi interessano… prima mi sentivo 
obbligato a dire sempre di sì e invece adesso, fi-
nalmente, mi posso riposare”. Dobbiamo morire 
prima di poterci riposare in pace?

DIVENTARE ESSERI UMANI
Penso che essere un essere umano sia molto più 
di nascere, avere un’istruzione, trovare un partner, 
una bella casa; penso che sia un invito a sentire 
tutto, a entrare in contatto diretto con cose belle, 
con cose orribili e con cose ordinarie. È ciò che 
chiamiamo vita: un’opportunità per essere consa-
pevoli che alcuni di noi faranno l’amore, altri fa-
ranno la guerra, come vediamo in questi giorni. 
Riconoscere che ci sono piccoli nati tra braccia 
amorevoli e bambini abbandonati appena nati 
nei cassonetti. In America ci sono teenagers che 
vengono uccisi con le armi da fuoco a scuola e 
altri che invece pretendono di avere il potere, la 
verità assoluta. Ci sono le urla notturne dei bam-
bini nei campi rifugiati in Ucraina e le risate dei 
bambini nei nostri comodi soggiorni. C’è la de-
vastazione, c’è l’assenza di speranza e c’è anche 
la passione, il sacro impegno di creare un futuro 
migliore per tutti. Ci sono io che parlo e voi che 
ascoltate; e la separazione che appare tra noi. 
E poi c’è un’unità che sentiamo immediatamen-
te quando ci ricordiamo che esiste l’amore. 
Non aspettare. Non aspettate. 



54

Alessio I miei genitori sono morti a un mese di di-
stanza. Dopo che è morto il papà, la mamma ha 
iniziato a non parlare e a non mangiare più… Mi 
chiedo: com’è la morte di chi vuole raggiungere la 
persona amata?

F.O. Alessio, prima di tutto, vorrei esprimerti il 
mio dolore per le tue perdite ravvicinate. Come 
hai suggerito, non è inusuale che il partner muo-
ia poco tempo dopo. Non so se è un desiderio, 
magari per alcune persone lo è… Penso sia molto 
difficile capire come continuare ad andare avanti 
senza la persona che amiamo. Il lutto è un amo-
re che non ha nessun luogo dove andare. A volte 
quando muore il nostro partner abbiamo questa 
esperienza; non possiamo convincere qualcuno a 
non sentirsi più così, ma possiamo aiutarlo a sco-
prire un altro modo di sperimentare quell’amore. 
Ad esempio invitandolo a condividere storie sulla 
persona cara che è deceduta, magari anche sto-
rie che sapevamo già da prima; dobbiamo offrirgli 
ascolto generoso, senza voler aggiustare le cose, 
senza dare consigli o soluzioni, solo ascoltare. A 
volte quando quella storia viene raccontata ad alta 
voce le persone trovano altre modalità di esprime-
re il loro amore per chi è morto. 

Giulia Che ruolo può avere un assistente sociale 
nell’ambito delle cure palliative in Italia? Perché in 
questo campo non è considerato una figura im-
portante…

F.O. Io penso che tu sia importante non a causa 
del tuo ruolo ma a causa della tua umanità; quindi 
non sottostimare il potere della semplice presenza 
umana. Non sottostimare la qualità della presen-
za con la famiglia che ha a che fare con la malattia 
terminale. Una delle cose per cui ti hanno forma-
to come assistente sociale è quella di ascoltare, 
giusto? Quindi, penso che ascoltare sia uno dei 
modi più importanti per esprimere il nostro amo-
re. Quando ascolti devotamente riesci a far traspa-
rire la verità di chi hai davanti. Può anche essere 
una conversazione molto semplice. Il processo di 
revisione della vita a volte è troppo lineare, capi-
sci? Bisogna fare una domanda contro intuitiva. 
Per esempio: “Qual è la cosa che ti piacerebbe ri-
cordare?” Questa domanda porta la persona fuori 
dall’esperienza logica, la mette nell’esperienza di-
retta. Se magari poi condividono qualcosa, gli puoi 
chiedere, ad esempio: “Cosa ricordi dell’odore di 
tua madre?”. Si va in questa esperienza di memoria 
profonda e magari ti possono raccontare qualco-
sa. Non importa che le persone pensino o meno 
che sei di valore; l’importante è che lo pensi tu e 
che tu porti il valore della tua presenza umana alle 
persone con cui lavori. Nessuno ti ha formato a fare 
questo, ma lo puoi fare perché sei un essere uma-
no. Fai domande aperte… usa il tuo buon cuore e 
lascia che esso sia la tua guida. 

DOMANDE DAL PUBBLICO 

Il lutto è un amore 
che non ha nessun luogo 
dove andare.

Fai domande aperte… 
usa il tuo buon cuore e lascia 

che esso sia la tua guida. 



Silvia C’è un modo per curare la rabbia che può 
sorgere quando la sofferenza è tanta o quando 
permane per molto tempo? 

F.O. Ottima domanda. Ma sento una domanda 
sotto la domanda e cioè: “La rabbia di questa 
persona non è confortevole per me e vorrei che 
se ne andasse. Come faccio a farla andare via?” 
Penso che la rabbia abbia un ruolo importante da 
svolgere quando stiamo morendo, ma nella rab-
bia c’è forza. Potete constatare che c’è forza nell’e-
spressione di un corpo che sta provando rabbia e 
noi abbiamo bisogno di quella forza quando stia-
mo morendo e nella nostra vita quando vogliamo 
cambiare un’abitudine. Penso che la forza sia im-
portante per noi però a volte si confonde, è aggro-
vigliata con la rabbia. Non abbiamo bisogno del-
la rabbia ma della sua forza. A volte, però, la porta 
per quella forza è la rabbia. Quindi io incoraggio 
la rabbia, incoraggio a fare esperienza di questa 
forza che si percepisce. Come cultura non siamo a 
nostro agio con la rabbia: vogliamo gestirla, ave-
re reazioni più piacevoli, accettabili e invece dob-
biamo stare attenti a non manipolare le persone 
in esperienze che alla fine sono più confortevoli 
per noi. La rabbia è uno dei volti del lutto e deve 
avere il permesso di esistere. A volte le persone si 
sentono tradite dal loro corpo, dal processo del-
la morte e sono molto arrabbiate… Se non viene 
repressa, la rabbia segue il suo corso e a volte 
troveremo forza nella rabbia, la vedremo dissi-
parsi e aprire ad altre qualità; quindi non bisogna 
disfarsi della rabbia ma conoscerla, affrontarla.  

Simona Tu dici che non si deve aspettare ad ab-
bracciare la morte e ciò significa affrontare un per-
corso di ricerca su se stessi. Qual è la domanda 
esistenziale che ci serve di più? 

F.O. Sono una persona ordinaria, non un filoso-
fo, e di rado faccio domande esistenziali. Chie-
do però cose pratiche, che possono essere utili 
come, ad esempio: “Qual è l’abitudine attorno 
alla quale tu incontri la fine delle cose?”, “Chi ti ha 
insegnato ad accogliere la fine delle cose in que-
sto modo?”, “Sei felice del tuo modo di arrivare 
alla fine di qualcosa? Perché se no, puoi cambiar-
lo”. Studia l’impermanenza, il modo in cui le cose 
cambiano continuamente, non solo le cose ester-
ne, ma anche come tu stai cambiando. Comincia 
a riconoscere che non sei una cosa fissa, solida, 
ma anche tu sei un processo in continuo cambia-
mento. Quando ci riconosciamo come tali, quan-
do arriva la morte essa può essere sperimentata 
come uno dei milioni di cambiamenti che ci acca-
dono durante la nostra vita. 

Comincia a riconoscere 
che non sei una cosa fissa, solida, 

ma anche tu sei un processo 
in continuo cambiamento.

Quindi io incoraggio la rabbia, 
incoraggio a fare esperienza 
di questa forza che si percepisce. 55



56

SEMI 
DI FUTURO

Ripensare “i Saperi” e le metodologie 
educative in modo innovativo e inter-
disciplinare è una direzione fonda-
mentale per costruire una nuova etica 

e società. L’intento è di sviluppare competenze 
che permettano a bambini e ragazzi e ai loro 
educatori (genitori e docenti) di affrontare le 
sfide di un futuro sempre più variegato, globa-
le e interconnesso.

L’Agenda Educazione dell’UBI, attraverso un 
convegno dedicato (Semi di futuro: consape-
volezza e cura nell’azione educativa, sabato 1 
ottobre 2022), si propone di mettere a fuoco e 
valorizzare i punti di pregio di alcune proposte 
educative già presenti nella scuola italiana, tra 
le quali l’avanguardia educativa Service Lear-
ning, che toccano temi contemporanei come 
l’alfabetizzazione L2 per bambini neoarrivati in 
Italia, quella socio-emotiva per bambini e ragaz-
zi (progetto SEE Learning) e l’ educazione civica 
e ambientale  (progetto To bee or not to bee). 

EV
EN

TI

 E 
APP

UNTA
M

EN
TI



57

Consapevolezza e cura 
nell’azione educativa. 
A ottobre, il Convegno Agenda 
Educazione UBI 

di Monica Colli - scrittrice, formatrice e 
coordinatrice Convegno Agenda Educazione

Proposte che hanno dimostrato di accogliere 
in pieno la pluralità e la complessità dei nostri 
tempi (grazie anche ai diversi framework e ap-
procci, interattivi e/o multisensoriali, utilizzati).

Tra i relatori del convegno, Italo Fiorin - Presi-
dente della Scuola di Alta Formazione “Educare 
all’Incontro e alla Solidarietà” (EIS) dell’Univer-
sità LUMSA di Roma - mostrerà, alla luce delle 
ultime indicazioni nazionali, i nuovi scenari che 
si prospettano, così da creare uno “sfondo isti-
tuzionale” per le diverse proposte che verranno 

presentate e che hanno come fil rouge l’edu-
cazione civica. Farà poi una piccola premessa 
pedagogica sul Service Learning e racconterà 
un’esperienza esemplare. Giancarlo Cavinato 
e Nerina Vretenar ci accompagneranno a co-
noscere meglio Mario Lodi, di cui si celebra 
quest’anno il centenario della nascita, mo-
strando i punti di contatto tra questo grande 
Maestro e le pratiche educative presentate nel 
Manifesto Educare alla parola del Movimento 
di Cooperazione Educativa. La Professoressa 
Gallina, docente di Glottodidattica all’universi-
tà di Pisa, e Carla Marulo ci  mostreranno come 
si potrebbe organizzare un piano lessicale non 
solo per bambini e ragazzi appena arrivati in 
Italia, ma anche per alunni italiani con BES e 
con disabilità. 
I due progetti, SEE Learning e To bee or not 
to bee - Costruire Comunità dall’io al noi, met-
teranno in luce l’importanza del gruppo come  
luogo di confronto e arricchimento per diven-
tare sempre più Comunità. Attraverso attivi-
tà contemplative, immaginative e creative si 
mostrerà come prendersi cura non solo degli 
alunni, ma anche di chi cura (docenti e geni-
tori). Infine, nella parte finale del convegno, la 
dott.ssa Erica Francesca Poli, medico psichia-
tra, psicoterapeuta e counselor, affronterà un 
viaggio attraverso l’epigenetica, le neuroscien-
ze e la neuroestetica per “crescere bellezza”, 
sviluppando i talenti naturali dei piccoli. Il dott. 
Gentile del CNR di Palermo presenterà Strin-
ghe-Piccoli, un progetto che affronta il tema 
della povertà educativa.



58

Mattino
9.15 Saluti Istituzionali

9.45 Il service learning: 
un esempio di avanguardia educativa

Italo Fiorin

10.30 Mario Lodi e l’MCE: 
l’incontro tra un grande Maestro 

e un grande Movimento
Giancarlo Cavinato, Nerina Vretenar

10.50 Il tempo delle parole: 
il lessico di base per alunni stranieri

della scuola primaria 
Francesca  Gallina, Carla Marulo

11.40 SEE Learning: 
coltivare benessere, resilienza, 

inclusione a scuola
Constance Miller, Pier Paolo Eramo

Pomeriggio
14.00 To bee or not to bee. 

Costruire Comunità dall’io al noi
Monica Colli, Carola Caruso, Cristina 

Luchetti, Grazia Mauri, Nunzia Schiavone

15.10 Crescere bellezza:
tra neuroestetica, neuroscienze 

ed emozioni
Erica Poli 

16.10 Embodied cognition e lotta 
alla povertà educativa: 

l’esperienza del progetto “Stringhe-Piccoli”
Manuel Gentile

LUOGO: 
Roma (location Relais 
Castrum Boccea - 80/100 
posti in presenza - più i 
partecipanti in diretta 
streaming)

DATA: 
sabato 1 ottobre 2022

L’ISCRIZIONE 
per partecipare, in 
presenza, al Convegno è 
gratuita e sarà aperta fino 
al raggiungimento di 80 
partecipanti. 

PERNOTTAMENTO
E CENA 
della sera del 30 settembre 
sono, invece, a carico degli 
iscritti. 
Per chi non potesse 
partecipare in presenza 
sarà possibile seguire 
il Convegno a distanza, 
seguendo la diretta 
streaming  sui canali 
social dell’UBI.

PER INFORMAZIONI 
E ISCRIZIONI: 
educazione@buddhismo.it

PROGRAMMA 
CONVEGNO 



GIUGNO
2022

ROMA
6
ORE 10:00 -12:30
AULA CONSIL IARE
“GIORGIO FREGOSI”,
PALAZZO VALENTINI,
VIA IV NOVEMBRE 119/A

Posti limitati, per registrarsi: 
ecologia@buddhismo.it



“Ciò che viene comunemente 
chiamato ‘religione’, quella rete 
di riti, mitologie e mistificazioni 
comincia a rivelarsi come una 

sorta di bozzolo intessuto per proteggere quel-
la fede più intima e assolutamente necessaria”:  
la visione della religione fatta da Gregory Bate-
son nel suo ‘Dove gli angeli esitano’ traduce per-

INTER 
CONNES 
SIONE

Il lascito di speranza 
del Vesak 2022

di Rev. Elena Seishin Viviani - Vice Presidente UBI

fettamente lo spirito del Vesak, la ricorrenza che 
celebra in un’unica soluzione Nascita, Risveglio e 
Nirvana di Buddha Śhākyamuni. Il Vesak garan-
tisce la continuità dell’esperienza viva della vita 
del Buddha nella discontinuità dei tempi: è cele-
brazione del mito in cui tutte le diverse Tradizioni 
buddhiste sono saldamente radicate e ri-attualiz-
zazione dell’evento salvifico attraverso il rito. 

CULT
I



61

I vari contesti antropologico-culturali in cui le 
scuole buddhiste sono nate ed hanno diffuso 
il Dharma hanno prodotto percorsi spirituali 
e sensibilità liturgiche proprie con cui hanno 
trasmesso lo stesso sapere e saper fare.
Nel nostro paese molte di quelle Tradizioni 
celebrano insieme il Vesak - quest’anno a To-
rino, in san Pietro in Vincoli, il 28 e 29 mag-
gio scorsi - facendo memoria della comune 
matrice, la Via di Liberazione incarnata nel 
Buddha.

Così hanno fatto le scuole Theravada nel rito 
della Nascita - aspergendo con acqua profu-
mata il Buddha bambino - ricordando l’epifa-
nia, la manifestazione del divino. Al Buddha 
seduto nella postura del Risveglio sono state 
porte offerte dai fedeli kata in processione, in 
segno di devozione, mentre i maestri tibetani 
di Tradizione Kagyu intonavano preghiere di 
buon auspicio per ogni essere senziente. In-
fine, la potenza del Sutra del Cuore accom-

pagnato dal 
ritmo del tam-
buro, dai mudra 
e dai dharani dei 
monaci Zen ha si-
gillato col mantra 
universale "Gyate 
Gyate hara grate 

hara so grate boji so wa ka" l’auspicio che  
tutti possano andare ’Al di là dell’Al di là’ che 
è esito, nirvana e liberazione finale.

La festa ha seguito il rito ed è diventata 
condivisione del cibo, della musica e 
dell’arte: tutti ne hanno potuto beneficiare 
in un’atmosfera accogliente e pacifica.

Un grazie va a tutti coloro che hanno reso 
possibile questo Vesak 2022, primo in pre-
senza dopo due anni di odiosa pandemia, 
e ai partecipanti che, con la propria presen-
za, hanno testimoniato che la fede, ‘intima e 
assolutamente necessaria’, può trasformarsi 
nel collante di una comunità allagata e inclu-
siva,  espressione di quell’‘interessere’ che 
Thich Nhat Hanh - il gentile Maestro vietna-
mita scomparso quest’anno, e a cui questo 
Vesak 2022 è stato dedicato - ha predicato 
durante tutta la sua vita: non viviamo soli 
su questo Pianeta e non ne siamo padroni; 
esistiamo solo in quanto relazione.

Il Vesak è azione dinamica
della Comunità buddhista:

 facendo memoria della vita 
e dell’Insegnamento dell’‘Onorato 

dal Mondo’ celebra la propria
 identità e la propria fede, ‘intima 

e assolutamente necessaria’.

Interconnessione 
invece che divisione, 

prevaricazione 
e violenza sono il 

lascito prezioso intriso di vitale
speranza: il Vesak 2022 è stata

 un’edizione ‘impegnata’
 nella pratica per la Pace e nella 
riflessione della responsabilità 

che il Sangha può e deve
 testimoniare quale forza 

rigenerativa per questa Terra.

VESAK 
2022
28 e 29 Maggio, Torino San Pietro in Vincoli Zona Teatro via San Pietro in Vincoli 28

in collaborazione con

con il patrocinio di



62

LA DIMENSIONE 
CONTEMPLATIVA 
DELLA VITA

Note dal Convegno Interreligioso 
tra meditazione Buddhista, 

Induista e Cristiana
di Rev. Elena Seishin Viviani - Vice Presidente UBI





64

‘La contemplazione è qualcosa di de-
finitivo, qualcosa che si ricollega col 
fine stesso della Vita; non è mezzo 
per raggiungere qualcosa d’altro’. 

L’atto contemplativo ha in sé la propria ragion 
d’essere, il proprio fondamento. La contem-
plazione non può essere manipolata per rag-
giungere un altro fine. In tal senso, non è una 
tappa. Non ha un’intenzionalità ulteriore. L’atto 
contemplativo è puramente spontaneo, libero, 
incondizionato. 
‘Il contemplativo è colui che semplicemente 
«siede», semplicemente «è», vive. La contem-
plazione è il respiro stesso della Vita’. Le paro-
le di Raimon Pannikkar (dal saggio “Lo spirito 
contemplativo: una sfida alla modernità”) sono 
state viatico ai lavori del Seminario Interreli-
gioso “La dimensione contemplativa della vita” 
che si è tenuto a Roma lo scorso 7 maggio e 
che è stato frutto della collaborazione tra tre 
grandi Tradizioni che compongono il tavolo 
del dialogo interreligioso cristiano, induista e 
buddhista dell’UNEDI - l’Ufficio Nazionale per 
l’Ecumenismo e il Dialogo Interreligioso della 
CEI - la Conferenza episcopale Italiana.

LO SCOPO
Religiosi, teologi e accademici cristiani, indu-
isti e buddhisti si sono resi disponibili ad un 
confronto serio e approfondito sui metodi e 
sulle pratiche della meditazione nella propria 
via spirituale così da creare un terreno comune 
di scambio sul tema e gettare le basi per un dia-
logo interreligioso sincero, che partendo dalla 
conoscenza delle specificità delle altre Tradi-
zioni conduca alla corretta valorizzazione dei 

IL CONTEMPLATIVO È COLUI 
CHE SEMPLICEMENTE «SIEDE», 
SEMPLICEMENTE «È», VIVE.  

LA CONTEMPLAZIONE  
È IL RESPIRO STESSO  

DELLA VITA



65

tesori spirituali delle altre visioni religiose. L’in-
tento dell’iniziativa è stato il desiderio condivi-
so di conoscere ed approfondire il tema delle 
pratiche di meditazione, quale ingrediente 
per vivere la dimensione contemplativa della 
vita. Superando così la sua riduzione o bana-
lizzazione a mera tecnica per realizzare, quan-
do va bene, una sorta di benessere psicofisico 
che la depriva del suo significato fondamenta-
le, ovvero quello di essere il cuore pulsante di 
un via spirituale.

LA CONTEMPLAZIONE 
‘È sfida all’organizzazione dello spazio delle no-
stre società e rilancia la questione del centro del 
nostro spazio vitale. Cosa sta al centro e come vi 
si colloca (Dio, l’io, il cosmo, l’Unitotalità)? Quale 
circonferenza stabilisce tale centro? Cosa inclu-
de e cosa esclude? Dove si trova il suo punto 
di equilibrio? Delimita uno spazio ospitale o 
inospitale, chiuso o aperto, uniforme o attento 
all’alterità?’
Con queste considerazioni si è aperto il conve-
gno, in cui si è cercato di ricondurre la contem-
plazione alla sua valenza originale di metodo, 
quale Via integrale di esperienza spirituale.

LA CONTEMPLAZIONE 
È QUALCOSA DI DEFINITIVO, 
QUALCOSA CHE SI RICOLLEGA 

COL FINE STESSO 
DELLA VITA; NON È MEZZO 
PER RAGGIUNGERE QUALCOSA 

D’ALTRO 



I RELATORI E LE TRADIZIONI
Il contributo dei relatori buddhisti - il professor 
Francesco Sferra per il Buddhismo delle origini, 
il ven. Geshe Gelek per la Tradizione Ghelupa 
e il rev. F. Taiten Guareschi per quella Zen - ha 
evidenziato la ricchezza di visioni diverse pur ap-
partenendo alla stessa matrice, l’esperienza del 
Risveglio del Buddha.
Per la tradizione Theravada la pratica della con-
templazione va intesa, essenzialmente e prima di 
ogni altra considerazione, come l’esperienza del-
la ‘realtà così come è’ - yathābhūtaṃ -, vale a dire 
della realtà come si presenta, come appare alla 
mente priva delle costruzioni concettuali. Nella 
fase antica della tradizione Theravāda si è in ge-
nerale più interessati a descrivere il ‘come’ delle 
cose piuttosto che il ‘cosa’ esse siano e vi sono 
numerosi metodi e strumenti, la maggior parte 
dei quali segue uno schema di base comune: 

A  focalizzazione della mente

B  sviluppo della calma concentrata 

C  visione/esperienza della realtà senza 
il filtro della concettualizzazione 

D  liberazione o purificazione  
della mente dagli ‘inquinanti’,  
ovvero  attaccamento, avversione,  
nescienza e loro progenie.

Nella descrizione dei dettagli sul «come» mette-
re in pratica la contemplazione vi sono numerosi 
elementi originali, a cominciare da una disamina 
precisa del funzionamento della mente e dei fat-
tori mentali. Tutte le dottrine tipiche del Buddhi-

smo sono in ultima analisi legate alla descrizione 
della mente liberata e della mente soggetta al 
vincolo dei condizionamenti abituali.

La tradizione Ghelupa ha affrontato la medita-
zione da due diverse prospettive.
In quella Sutrayana, la mente stabile e chiara si 
porta ad analizzare la realtà per comprendere 
la sua natura ultima e sviluppare così la visio-
ne superiore. Alla fine, con l'unione del calmo 
dimorare e la visione superiore che osserva di-
rettamente la vacuità, si genera l'antidoto della 
saggezza che sarà in grado di rimuovere tutti 
gli strati di ignoranza attraverso i diversi bumi e 
raggiungere così lo stato di Buddha, ottenendo 
in questo modo il calmo dimorare prima di otte-
nere lo stato della visione superiore. 
Nel Veicolo del Tantra, il calmo dimorare e la vi-
sione superiore possono essere raggiunti simul-
taneamente attraverso lo Yoga della Divinità, 
una pratica meditativa essenziale del Vajrayana 
che permette, da un lato, di unire inseparabil-
mente metodo e saggezza in una sola mente e 
di creare la causa del corpo di un Buddha.
Nella prospettiva della Tradizione Soto Zen, in-
fine, è stato affrontato il tema di come controlla-
re la propria mente, la propria coscienza, duran-
te lo zazen, ovvero la pratica della meditazione 
seduta.

NEL VEICOLO DEL TANTRA, 
IL CALMO DIMORARE E 
LA VISIONE SUPERIORE 

POSSONO ESSERE RAGGIUNTI 
SIMULTANEAMENTE 

ATTRAVERSO LO YOGA 
DELLA DIVINITÀ 

66



67

Nel Fukanzazengi - L’universale virtù dello zazen 
- il Maestro Dōgen (1200-1253) così si esprime: 
“Pensate partendo dall'intimo, dal profondo del 
non pensiero. Non pensate partendo dall'intimo, 
dal profondo del pensiero. Ecco hishiryō il segre-
to dello Zen”. 

Nei primi minuti di pratica, il cervello assomiglia 
ad una finestra aperta attraverso la quale soffia 
una forte corrente d'aria; i pensieri insorgono 
senza tregua. Poi, con il protrarsi della pratica, 
il flusso dei pensieri si assottiglia e infine cessa. 
Scomparsi i pensieri subentra lo stato di concen-
trazione, (gp. shi), vale a dire samatha (scr.). La 
cessazione del pensiero costituisce soltanto un 
aspetto della vera condizione dello zazen e può 
condurre a uno stato di sonnolenza (gp. kontin). 
Lo spirito non può mantenere lo stato di vigilan-
za che richiede una certa tensione della coscien-
za ed esige un'attività. Questa vigilanza attiva è 
l'osservazione (gp. kan), la seconda componente 
della condizione dello zazen. L'unione di shi e kan 
dà luogo al giusto atteggiamento della coscienza 
che viene chiamato hishiryō (gp.), pensiero asso-
luto al di là del pensiero.
Hishiryō, il superamento del pensiero, è la rispo-
sta di Dōgen Zenji. Lo zazen dunque non è passo 
a passo, non è la pratica della meditazione, ma la 
porta di pace e gioia del Dharma, pratica e prova 
del Risveglio, azione manifesta del koan. 

La contemplazione non è semplicemente un’uni- 
ficazione, ma un’attiva-passività che permette  
quella sospensione, in cui differenze e somiglian-
ze giocano ad altissima velocità e il gioco dialetti-
co dell’identità e dell’alterità si moltiplica all'infini-
to, senza perdersi nell'unità né nella confusione.

Sul sito dell’UNEDI 
è stato pubblicato il convegno 

integralmente, un utile 
strumento di studio per quanti 
vogliano approfondire il tema.

IL CERVELLO ASSOMIGLIA 
AD UNA FINESTRA APERTA 

ATTRAVERSO 
LA QUALE SOFFIA UNA FORTE 
CORRENTE D'ARIA; I PENSIERI 

INSORGONO 
SENZA TREGUA. POI, CON IL 
PROTRARSI DELLA PRATICA, 
IL FLUSSO DEI PENSIERI SI 

ASSOTTIGLIA E INFINE CESSA.



68

L’uomo non ha mai smesso di camminare, 
il buddhista fa del cammino spirituale 
la sua Via di realizzazione

del Maestro Carlo Tetsugen Serra 

IL CAMMINO 
BUDDHISTA 
ITALIANO

Oggi le proposte di cammini e pelle-
grinaggi nel mondo sono tantissime, 
solo come esempio il MoMa (Museo 

di Arte Moderna) di New York propone almeno 
una quindicina di percorsi conoscitivi assai ben 
articolati che vanno dal design all'architettura 
moderna, passando per la grafica pubblicitaria e 
per la pop art. Allora è nata una domanda: ma 
se il mondo laico sa realizzare delle iniziative così 
lodevoli per perseguire i propri scopi istituziona-
li (o, talvolta, per business), perché noi Buddhi-
sti che facciamo della meditazione camminata 

una parte della nostra pratica non dovremmo 
offrire dei percorsi di conoscenza e di esperien-
za spirituale? Da questo pensiero e da quello di 
far conoscere i centri Buddhisti in Italia è nato 
il Cammino Buddhista “La Via del Risveglio”. 

DIVERSE TRADIZIONI
Qualsiasi cammino diventa pellegrinaggio 
verso la propria meta di realizzazione quando  
è vissuto come un’occasione per fare un’espe- 
rienza più intensa e spirituale, per sperimentare  
quegli elementi che costituiscono il cammino  

CULT
I



IL CAMMINO 
BUDDHISTA 
ITALIANO

della vita e che lì sono concentrati in pochi  
giorni o settimane. Si va più a fondo, anche per 
la grazia dei luoghi che incontriamo, come per 
le persone e le occasioni di pratica che si apro-
no in un cammino che diviene pellegrinag- 
gio verso la nostra meta interiore. In Italia sono  
molti i cammini, dal più famoso “La via Fran-
cigena” ai meno conosciuti come il “Cammino 
Celeste” in Friuli. Molti sono pellegrinaggi reli-
giosi, altri naturalistici. Il contesto in cui si inseri-
sce il Cammino Buddhista è quello dei cammini 
sacri. Un’area che trova sempre più attenzione  

soprattutto dalle fasce più giovani sensibili 
all’ambiente e a un modo di vivere naturale. 
Il Cammino Buddhista Italiano “La Via del Ri-
sveglio” è un’occasione per chi lo percorre di 
un cammino-pellegrinaggio alla scoperta dei 
centri, templi e monasteri buddhisti in Italia, 
delle diverse tradizioni, nel contesto in cui sono 
inseriti, che siano in luoghi isolati e ameni o im-
mersi nelle città e nel pulsare della contempo-
raneità. Per il praticante buddhista ogni luogo  
è un luogo di conoscenza e pratica per il suo 
cammino spirituale. 

69



LA VIA DEL RISVEGLIO
Il Cammino Buddhista, in via di mappatura com-
pleta, per ora parte dal Centro buddhista di 
Bordo (comune di Viganella, prov. di Verbano-
Cusio-Ossola in Piemonte) a un’altitudine di 750 
metri raggiungibile solo a piedi, e arriva al tem-
pio Zen Anshin nel cuore di Roma a Trastevere 
passando per più di sedici centri buddhisti con 
cinquantasei tappe. Ma sono previsti altri due 
cammini, uno da Roma a Palermo e l’altro un 
anello in Veneto e Friuli, in modo da portare a 
conoscenza più centri buddhisti italiani possibi-
li. Non si esclude in un futuro un ampio cammi-
no che coinvolgerà i centri buddhisti europei. 

Il cammino buddhista percorribile in ogni stagio-
ne offre una mappatura dei centri buddhisti che 
possono ospitare il pellegrino anche nel pernot-
tamento, e/o i luoghi di ospitalità esterni ai cen-
tri buddhisti, così come i luoghi da visitare nello 
spostamento del cammino da un centro all’altro. 
Offre al pellegrino tutti i contatti utili dei centri 
buddhisti da visitare: quali sono le modalità di 
accesso, le persone di riferimento, cosa possono 
offrire (se pasti, alloggio, se poter meditare con il 
Sangha del centro o solo una visita in amicizia): 
sarà il pellegrino che, nel limite del possibile in-
certo camminare, pianificherà le visite.

7070

• Il Cammino è di tutti. È un’esperienza unica ed 
ognuno lo fa come può, quando può e con il tem-
po che ha a disposizione nel rispetto dei tempi e 
dei luoghi e dei centri buddhisti che visita.

• Il pellegrino buddhista cammina in consapevo-
lezza e concentra l’attenzione sul passo, evitan-
do di distogliere l’attenzione della mente dal suo 
camminare e dal paesaggio che lo accoglie, un 
tutt’Uno con il momento che vive.

• Nel camminare ci ritroviamo in una condizione 
particolare, in cui le emozioni, i sentimenti, la sensi-
bilità, l’intuizione e tutte le nostre modalità di per-
cepire e elaborare quello che accade sono iperat-
tive. Il pellegrino buddhista rimane presente per 
evitare, tutto preso dall’intensa esperienza, di per-
dere il contatto con il camminare e perdersi nella 
mente. Ma ricorda anche che il cammino è fatto di 
momenti di solitudine, meditazione, riflessione e 
momenti di allegria, condivisione e… risate.

• Camminando, il pellegrino buddhista mantiene 
la massima attenzione sulle sensazioni, emozioni 

e pensieri che sorgono, non si lascia distrarre dal 
camminare meditativo. La consapevolezza del cor-
po, il suo incedere lento o veloce è tramite di unio-
ne con l’ambiente che ci circonda, ogni passo non 
è sulla terra ma assieme alla terra.

• Il silenzio nel camminare è il compagno del pel-
legrino buddhista, è una meditazione camminata 
che permette il sorgere dell’empatia con la via che 
ci accoglie passo dopo passo e con le persone che 
incontriamo. Durante il cammino dividiamo spazi 
e tempo con molti sconosciuti, persone diverse da 
noi. Ci troviamo in situazioni di convivenza a cui 
probabilmente non siamo abituati ed è facile, pre-
si come siamo dalla nostra personalissima espe-
rienza, essere poco attenti alle esigenze degli altri. 
Ricordiamoci che  ognuno di noi è un Buddha, an-
che se non sempre riusciamo a manifestarlo. 

• Se la tua mente vaga troppo nei pensieri per-
dendo la presenza mentale del camminare e delle 
sue sensazioni profonde, riporta la mente all’a-
scolto del corpo, all’incedere dei piedi, alla calma 
del respiro cadenzato con il camminare. Piuttosto 

PELLEGRINO BUDDHISTA: IL DECALOGO



PER INFO: 
Organizzazione 

Monastero zen EnsoJi 
Il Cerchio 

cerchio@monasterozen.it

sosta per qualche minuto e immergiti nel paesag-
gio, non importa che siano verdi campi o strade 
di città. La manifestazione della nostra Natura di 
Buddha è in ogni dove senza discriminazione.

• Mentre si cammina la mente può diventare pro-
fondamente calma e tranquilla. Se hai la possibilità 
fermati, siediti o resta in piedi per permettere alla 
mente di sperimentare questa calma e tranquillità 
in un momento di meditazione profonda, poi ri-
prendi il camminare.

• Camminando con la mente aperta ogni compa-
gno di viaggio diventa un amico di vita qui e ora. Il 
pellegrino buddhista apre gli stretti muri che ci di-
vidono dall’altro, esprime la speranza, la fiducia e 
la convinzione che l’umanità tutta nel suo insieme 
prospera meglio quando prospera tutti insieme. 
Interconnessione e interdipendenza si esprimono 
al meglio quando facciamo un percorso di condi-
visione assieme ad altri pellegrini.

• I compagni di cammino non hanno tutti lo stesso 
passo, per cui, sii rispettoso di chi va più lento di te, 

e chiedi a chi va più veloce di trovare assieme l’ar-
monia della condivisione dell’incedere. Cosicché 
un passo di molti divenga un unico passo.

• Se hai bisogno di aiuto, non avere timore a chie-
derlo alle persone che incontri sulla via: chiedere 
aiuto non è segno di debolezza ma di condivisio-
ne, è permettere agli altri di manifestare la loro 
migliore natura, quella del dono. Impara a dare, 
ricevere e condividere, quanto possiedi di cibo, 
bevande, ma anche esperienza, ascolto, consigli 
e aiuto.

• Il pellegrino buddhista contribuisce a tenere 
pulita la via che percorre qualunque sia, sentieri 
o strade. Raccogli qualche bottiglia o sacchetto 
di plastica per aumentare la tua sensibilità verso il 
pianeta, evitando di irritarti e lamentarti per i rifiuti 
lasciati da altri.

• Il pellegrino buddhista, o laico, cammina per ele-
varsi ad una nuova prospettiva. Una prospettiva 
universale, che condivide le sofferenze e le gioie 
di tutti come ideale guida. 

PELLEGRINO BUDDHISTA: IL DECALOGO

71



72

AM
BI

EN
TE

 E 
NATU

RA

Ed eccoci al primo 
compleanno di Ubi-
liber. Se diciotto mesi fa 
esistevamo solo sulla carta, 

oggi da buoni editori anche, ma quel 
foglio programmatico è diventato tri-
dimensionale, arricchendosi di parole, 
immagini, copertina, alette, contenuti: si 
è fatto volume. Ubiliber compare oggi 
sulle mappe geografiche del mondo 
editoriale come un puntino, una pic-
cola isola, magari, ma che comincia 
a farsi notare e non era per nulla 
cosa scontata. 

LIBERI 
E PRESENTI

Ubiliber, i primi mattoni 
di una casa editrice buddhista

di Emanuele Basile - Direttore Editoriale 
Ubiliber

PE
R 

APP
ROFO

NDIR
E



CREARE FIDUCIA
È ruolo dei compleanni forzare un consuntivo, 
in modo da capire cos’è successo negli ultimi 
dodici mesi e dedurre come stiamo di salute. 
Stiamo bene. Stiamo crescendo e siamo pronti 
a camminare verso il futuro con entusiasmo, 
curiosità e apertura alle sfide che dovremo 
fronteggiare. In un anno si imparano molte 
cose e se ne generano altrettante, il nostro 
frutto è la fiducia che respiriamo e che spe-
riamo di restituire: fiducia sia nella bontà del 
progetto editoriale che abbiamo intrapreso, 
sia nella squadra che quotidianamente cer-
ca di venire a capo dei vari nodi che si aggro-
vigliano sulle molteplici matasse editoriali.  

Ognuno dei dieci volumi pubblicati ad oggi 
è come un iceberg; ciò che spunta in libreria è 

solo la punta e se Ubiliber fosse una serie tele-
visiva o un film la parte più divertente sarebbe 
quella dedicata al backstage. Questo forse non 
si vede, ma dentro ogni pagina sono presenti ri-
sate, riflessioni, momenti di gioia e qualche vol-
ta di tensione, di dubbio e, perché no, qui e là 
c’è pure qualche rara lacrima alla ricerca di quel-
la qualità che rimane il faro verso cui tendiamo.

PRIMI PASSI
I primi volumi della nostra breve ma intensa sto-
ria sono due titoli che dicono già molto di noi. 
Una nuova traduzione del Dhammapada che 
a fianco alla versione in italiano del professor 
Francesco Sferra offre al lettore la traduzione 
in inglese, quella in pāli traslitterato e una vera 
chicca, ovvero il testo tradotto in latino da Viggo 
Fausböll, il linguista danese che nell’Ottocento 
introdusse per primo in una lingua occidentale, 
il latino appunto, un testo buddhista, inaugu-
rando così una fiorente attività accademica che 

Chi siamo
Ubiliber è la casa editrice 
dell’Unione Buddhista Italiana, 
ente religioso che riunisce centri, 
fondazioni, templi e monasteri 
appartenenti alle principali 
tradizioni buddhiste, più di 
sessanta su tutto il territorio 
nazionale. Quello di Ubiliber è un 
progetto con una linea editoriale 
precisa, nato per promuovere  
la conoscenza della cultura, degli 
insegnamenti e del pensiero 
buddhista con la pubblicazione 
delle più significative opere 
presenti sul panorama 
internazionale. Ubiliber pubblica, 
in otto distinte collane, traduzioni 
di testi canonici, commentari, libri 
di meditazione, opere di maestri 
e autori contemporanei, saggi, 
volumi di narrativa e di poesia, libri 
per ragazzi e graphic novel, 
per sottolineare l’intreccio tra 
le diverse discipline del sapere, la 
scienza della natura e la continua 
ricerca della realtà ultima.  
Sul sito ubiliber.it si trovano 
approfondimenti, video-interviste 
con gli autori e i curatori dei libri, 
podcast, playlist e molto altro. 



74

Ubiliber vuol dire 
“libri dell’Unione Buddhista Italiana”, 

ma vuol dire anche qui (e ora), 
“ubi”, e libero, “liber”. 

Liberato in vita con i libri. 
La “U” ci ha detto “vaso” 

e tracciandola ne abbiamo 
suggerito la forma, perché 

si percepisse più che vedersi. 
Quella del recipiente 

è un’immagine, idea cardine.
Ubiliber “virgola” sta per a seguire, 

per discorso, conseguenza, 
karma, azione. 

Una casa editrice 
buddhista 

non può essere 
punto e basta.

da allora prosegue ininterrotta. Questo volume 
dice di Ubiliber che la voce del Buddha è la no-
stra guida e che, rispettosamente, ci innestiamo 
in una tradizione di studi che vogliono contem-
poraneamente conservare e innovare e soprat-
tutto rendere fruibili insegnamenti antichi a un 
vasto numero di lettori moderni. 

Il secondo volume è Chiamami con i miei veri 
nomi, l’inedita e unica raccolta di poesie di Thich 
Nhat Hanh, il profondamente rivoluzionario e 
immensamente amato maestro dal cuore infi-
nito che pochi mesi fa ha varcato la soglia per 
entrare nel mistero. Sì, Ubiliber fa anche poesia. 
E per parlare di noi si sono agganciati alla 
poesia di Thich Nhat Hanh su Radio3, e a 
quella del pluripremiato W.S. Merwin sul 
Corriere della Sera. Che meraviglia per 
un editore appena nato sapersi letto e 
apprezzato. E rientrati di recente dal 
Salone del Libro di Torino con una 
punta di commozione riscontriamo 
che un grande entusiasmo segue 
ogni nostra pubblicazione. Si sono 
fermati al nostro stand lettori, autori, 
traduttori, editori, distributori, per dirci: 
“che belle che sono le vostre copertine, 
che interessanti i vostri libri. Continuate 
così!”. E noi di continuare abbiamo molta vo-
glia perché in questo strambo mondo, terribile 
e meraviglioso al tempo stesso, pensiamo che 
parole portatrici di senso e di saggezza possa-
no porre un piccolo, minuscolo argine, possano 
mostrare un raggio, una sottile linea rossa di re-
sistenza alle distrazioni e alle sofferenze. Forse. 

Per il futuro vorremmo portarvi una dozzina di 
libri all’anno, e ognuno di questi volumi è una 
mattonella di un edificio in crescita. Siamo anco-
ra alle fondamenta e alle tubature e il progetto 
prevede molti piani, ci saranno balconi fioriti, 
stanze silenziose, altre più rumorose, vetrate, 
ambienti riparati e altri più audaci. Saloni, stan-
zette… Il ritratto di una comunità viva. Noi. 



ubiliber.it



VIENI, RUBA 
Poesie
Jane Hirshfield - Ubiliber

“Il cuore sensibile non si stanca di portare 
zavorra”. La celebre poetessa americana 
assapora pienamente il mondo materiale, 
osando guardare oltre. Jane Hirshfield, 
pluripremiata poeta, saggista e traduttrice,
ha studiato anche al San Francisco Zen Center, 
sentendo che non si sarebbe realizzata se non 
avesse saputo di più sul significato di essere 
umano e convinta che la poesia sia espressione di una vita vissuta 
appieno. Tra le più note voci poetiche americane, le sue liriche 
aprono un varco per la riflessione e il cambiamento, invitando alla 
consapevolezza etica e stabilendo un delicato equilibrio. Molteplici 
sono i temi di questa importante antologia. Il tempo è quel 
borseggiatore perpetuo che agilmente se la cava con tutto, da pochi 
momenti indifesi a interi anni della nostra vita. Anche la malattia 
e la mortalità fanno la loro comparsa, forze brute che ci privano 
della libertà, dell’identità e alla fine della vita stessa. Ma il nostro 
bisogno di salvaguardare ciò che marchiamo come nostro ci espone 
solo a quel che ogni buddhista teme: l’attaccamento e tutte 
le sofferenze che ne derivano. Interessante è la risposta di Hirshfield 
a questa possbilità di perdita: la coltivazione di una voce poetica
che combina equanimità e una tranquilla passione, per sottolineare 
che ciò che la pratica buddhista e la poesia insegnano è dire 
di sì a tutto al livello più profondo, compreso il difficile, che si tratti 
di perdita, rabbia, confusione. Hirshfield cattura questa idea frase 
dopo frase, immagine dopo immagine, in un linguaggio al tempo 
stesso misterioso, sorprendente e comprensibile.

Letture consigliate
PE

R 

APP
ROFO

NDIR
E

76



Nel XIX secolo, lo Sri Lanka era sotto il dominio coloniale britannico 
e la cultura e la filosofia buddhista erano minacciate dalle predicazioni 
dei missionari cristiani. Nel 1872, a Panadura, l'eminente monaco 
buddhista Migettuwatte Gunananda Thero affrontò il reverendo David 
De Silva, prete cristiano metodista, in un dibattito pubblico che toccò 
argomenti teologici come il concetto di karma, il nirvana, la resurrezione, 
la natura di Dio e dell'anima. Questo testo è il dettagliato resoconto di quel 
dibattito, che fu fondamentale per la salvaguardia del buddhismo 
in Sri Lanka e la sua successiva diffusione in Occidente.

IL GRANDE DIBATTITO
Buddhismo e Cristianesimo faccia a faccia
A cura di Kuma-ra Thero - Diana Edizioni

77

Viviamo tempi di frammentazione, conflittualità 
e smarrimento. Il nichilismo ha soppiantato ogni credenza 
salvifica e ha rinchiuso l’umano in una introspezione tanto 
superficiale quanto solipsistica, in una condizione 
di fragilità complessa di cui ci sfuggono l’origine, 
il processo e le responsabilità. Eppure, oltre al tragico, 
o forse proprio grazie ad esso, riemerge una parola 
che appella, un desiderio inalienabile e inarrestabile
di speranza. Questa potenza di esistere è il dono 
della gioia che nasce dalla relazione e supera l’oscurità, 
la banalità, la mediocrità, oltre l’invadenza della 
comunicazione vuota. È la scintilla che restituisce spiragli 
di libertà e autenticità per ritrovare la nostra umanità. 
È l’atto libertario e politico dell’idiota filosofico, per dirla 
con Deleuze, che apre alla dimensione dell’autentico 
confronto verticale, inaspettato e irriverente con le 
questioni ultimative e, più di ogni altra, con il mistero. 
È ciò che ci salva da una vita senza riflessione, senza 
profondità e ci restituisce alla vita filosofica.

IL VOLTO DELL’ALTRO  
Quando la gioia 
diventa una scelta di libertà
Stefano Davide Bettera
Meltemi Linee



78

ELENCO CENTRI
ASSOCIAZIONE BUDDHISMO VIA DI 
DIAMANTE DI BOLOGNA
via Jacopo della Lana 8, 40137, Bologna (BO)
Tel.: 347 2328619
E-mail: bologna@buddhism.it
www.buddhism.it

ASSOCIAZIONE PER LA MEDITAZIONE 
DI CONSAPEVOLEZZA – A.Me.Co
Vicolo d’Orfeo, 1 - 00193 Roma (RM)
Tel.: 06 6865148
E-mail: segreteria@associazioneameco.it
Pec: direzione@pec.associazioneameco.it
www.associazioneameco.it

ASSOCIAZIONE DHAGPO FVG 
Via Marconi 9,- 33022 Arta Terme (UD)
www.friulivg.dhagpo.org

ASSOCIAZIONE BUDDHISTA ZEN SOTO 
BUPPO (Z)
Tempio Johoji
Via di Villa Lauricella, 12 - 00176 Roma (RM)
Tel.: 366 4776978
E-mail: tempiozenroma@gmail.com
www.tempiozenroma.it

ASSOCIAZIONE HOKUZENKO (Z)
Via San Donato 79/C - 10144 Torino (TO)
Tel.: 347 3107096 
(Mario Nanmon Fatibene, direttore spirituale)
Cell.: 348 6562118 (Rino Seishi Mele)
E-mail: hokuzenko@zentorino.org
Pec: associazione_hokuzenko@pec.it
www.zentorino.org

ASSOCIAZIONE SAMBUDU VIHARA
Via G.B Monti, 5/2 - 16151 Genova (GE)
https://friulivg.dhagpo.org/

ASSOCIAZIONE KUSHI LING (V)
Alle Fontane
Laghel 19 - CP 118 - I-38062 Arco/Lago  
di Garda (TN)
Cell.: 347 2113471
E-mail: info@kushi-ling.com
www.kushi-ling.com

ASSOCIAZIONE SAMATHA-VIPASYANA 
Tempio Tenryuzanji 
Località Val Molin via per Grigno,  
38050 Cinte Tesino (TN)
Tel.: 392 0318142
E-mail: fushin.seiunbo@gmail.com 
www.tenryuzanji.org

ASSOCIAZIONE NICHIREN SHU,  
Guhōzan Renkōji (N)
Via Fossa, 2 - 15020 Cereseto (AL)
Tel.: 0142 940506
Cell.: 334 5987912
E-mail: revshoryotarabini@hotmail.com

ASSOCIAZIONE SANGHA ONLUS
Via Poggiberna, 15 56040 Pomaia (Pisa)
E-mail: info@sangha.it 
www.sangha.it/it/

ASSOCIAZIONE SANRIN (Z)
Via Don Minzoni, 12 - 12045 Fossano (CN)
Cell.: 338 6965851
E-mail: dojo@sanrin.it
Pec: sanrin@mail-certificata.net
www.sanrin.it

ASSOCIAZIONE TEN SHIN – Cuore di Cielo 
Puro (Z)
Tempio Zen
Via Terracina, 429 - Napoli (NA)
Cell.: 392 5245377
E-mail: info@tenshin.it
www.tenshin.it



79

ASSOCIAZIONE ZEN ANSHIN (Z)
Via Ettore Rolli, 49 - 00153 Roma (RM)
Tel.: 06 5811678
Cell.: 328 0829035
E-mail: zen@anshin.it
Pec: servizi@pec.anshin.it
www.anshin.it

ASSOCIAZIONE ZEN BODAI DOJO 
Via Fratelli Ambrogio, 25 - 12051 Alba (CN)
www.bodai.it

BECHEN KARMA TEGSUM TASHI LING (V)
C/da Morago, 6 - 37141 Cancello Mizzole (VR)
Tel.: 045 988164
E-mail: info@benchenkarmatashi.it
Pec: info@pec.benchenkarmatashi.it
www.benchenkarmatashi.it

CENTRO BUDDHA DELLA MEDICINA (V)
Via Cenischia, 13 - 10139 Torino (TO)
Tel.: 011 3241650
Cell.: 340 8136680
E-mail: info@buddhadellamedicina.org
Pec: centrobuddhadellamedicina@pec.it
www.buddhadellamedicina.org

CENTRO BUDDHADHARMA (I)
Via Galimberti, 58 - 15121 Alessandria (AL)
Tel.: 0131 59268
E-mail: penpa.tsering@tin.it
Pec: buddhadharmacenter@pec.it
www.buddhadharmacenter.org

CENTRO BUDDHISTA MUNI GYANA (V)
Via Grotte Partanna 5 – Pizzo Sella - 90100 
Palermo (PA)
Cell.: 327 0383805
E-mail: info@centromunigyana.it
www.centromunigyana.it

CENTRO BUDDHISTA ZEN GYOSHO (Z)
Via Marrucci 58a - 57023 Cecina (LI)
Cell.: 366 4197465
E-mail: segreteria@centrogyosho.it
www.centrogyosho.it

CENTRO CENRESIG (V)
Via della Beverara, 94/3 - 40131 Bologna (BO)
E-mail: info@cenresig.org
www.cenresig.org

CENTRO DHARMA SHILA 
Via Marola 17 36010 Chiuppano (VI)
Tel.: 347 4660083
E-mail: centrodharmashila@gmail.com
 
CENTRO DHARMA VISUDDHA (V)
Via dei Pioppi, 4 - 37141 Verona (VR)
sede attività:
Via Merciari, 5 - 37100 Verona (VR)
E-mail: buddhismo.vr@gmail.com

CENTRO TARA BIANCA 
via Bernardo Castello 3/9,
16121 Genova (GE)
Tel.: 353 40558991
E-mail: segreteria@tarabianca.org
www.tarabianca.org

CENTRO GAJANG GIANG CHUB (V)
Via Fiume, 11 - 24030 Paladina (BG)
Tel.:/Fax: 035 638278
E-mail: centrojangchub@gmail.com
www.jang-chub.com

CENTRO STUDI KALACHAKRA (V)
Via Verrando, 75 - 18012 Bordighera (IM)
Tel.: 0184 252532
Cell. 339 3128436
E-mail:kalachakra@fastwebmail.it
www.kalachakra.it



80

CENTRO LAMA TZONG KHAPA (V)
Via Peseggiana, 31 - 31059 Zero Branco (TV)
Cell. 348 7011871
www.centrolamatzongkhapatv.it

CENTRO MILAREPA (V)
Via de Maistre, 43/c - 10127 Torino (TO)
Cell.: 339 8003845
Tel.: 011 2070543
E-mail: info@centromilarepa.net
www.centromilarepa.net

CENTRO SAKYA (V)
Via Marconi, 34 - 34133 Trieste (TS)
Tel.: 040 571048
E-mail: sakyatrieste@libero.it
Pec: progettoindia@pec.csvfvg.it
www.sakyatrieste.it

CENTRO STUDI TIBETANI MANDALA DEUA 
LING (V)
Vicolo Steinach, 9 - 39012 Merano (BZ)
E-mail: centrostudimandalad@gmail.com

CENTRO STUDI TIBETANI TENZIN CIO LING 
(V)
Galleria Parravicini, 8 23100 Sondrio (SO)
Pec: centrotenzin@rspec.it
E-mail: info@centrotenzin.org
www.centrotenzin.org

CENTRO TARA CITTAMANI (V)
Via Lussemburgo, 4 (zona Camin) - 35127 
Padova (PD)
Tel.: 049 8705657
Cell.: 349 8790092
E-mail: info@taracittamani.it
Pec: taracittamani@pec.taracittamani.it
www.taracittamani.it

CENTRO TERRA DI UNIFICAZIONE EWAM 
(V)
Via Pistoiese 149/C - 50145 Firenze (FI)
Cell.: 344 1662844
E-mail per Informazioni: info@ewam.it
Pec: ewam@pec.it
www.ewam.it

CENTRO VAJRAPANI (V)
P.zza San Giuseppe, 5 - 38049 Bosentino (TN)
Tel.: e Fax 0461 848153
E-mail: segreteria@vajrapani.eu
Pec: centro_vajrapani@pec.vajrapani.eu
www.vajrapani.it

CENTRO ZEN FIRENZE – Tempio Shinnyo-ji 
(Z)
Via Vittorio Emanuele II, 171 - 50134 Firenze (FI)
Cell: 339 8826023
E-mail: info@zenfirenze.it
Pec: centrozenfirenze@pec.it
www.zenfirenze.it

CENTRO ZEN L’ARCO 
Piazza Dante 1 - 00185, Roma (RM)
www.romazen.it

COMUNITÀ  BODHIDHARMA (S)
Eremo Musang am
Monti San Lorenzo, 26 - 19032 Lerici (SP)
Cell. 339 7262753
E-mail: bodhidharmait@gmail.com
E-mail: taehyesunim@gmail.com
www.bodhidharma.info

COMUNITÀ DZOG-CHEN di Merigar (V)
Podere Nuovo - 58031 Arcidosso (GR)
Tel.: 0564 966837 - Fax 0564 968110
E-mail: office@dzogchen.it
Pec: assdzogchen@pec.it
www.dzogchen.it

DOJO ZEN MOKUSHO (Z)
Via Principe Amedeo, 37 - 10123 Torino (TO)
Cell. 335 7689247
E-mail: info@mokusho.it
www.mokusho.it



81

FONDAZIONE BUDDHISMO  
della VIA di DIAMANTE (V)
Corso Goffredo Mameli 30 - 25122 Brescia (BS)
Tel.: 331 4977199
E-mail: fondazione@buddhism.it

FONDAZIONE MAITREYA (I)
D.M 29/3/1991
via Clementina, 7 - 00184 Roma (RM)
Tel.: 06 35498800
Cell.: 333 2328096
E-mail: info@maitreya.it
www.maitreya.it

FPMT – Fondazione per la Preservazione  
della Tradizione Mahayana (V)
riconosciuta con D.P.R. 20/ 7/1999
Via Poggiberna, 9 - 56040 Pomaia (PI)
Tel.: 050 685654
E-mail: fpmtcoord.italy@gmail.com

GHE PEL LING – ISTITUTO STUDI DI  
BUDDHISMO TIBETANO (V)
Via Euclide, 17 - 20128 Milano (MI)
Tel.: 02 2576015 - Fax 02 27003449
E-mail: gpling@virgilio.it
www.ghepelling.com

HONMON BUTSURYU SHU – HBS (N)
Tempio Kofuji
Via Piagentina 31 - 50121 Firenze (FI)
Tel.: 055 679275
E-mail: segreteria@hbsitalia.it
www.hbsitalia.it

IL CERCHIO VUOTO (Z)
Via Carlo Ignazio Giulio, 29 - 10122 Torino (TO)
Cell.: 333 5218111
E-mail: dojo@ilcerchiovuoto.it
www.ilcerchiovuoto.it

IL MONASTERO TIBETANO (V)
Via Tivera n 2/B- 04012 Cisterna di Latina (LT)
Tel.: 06 96883281
Cell.: 349 3342719
E-mail: segreteriamonasterotibetano@gmail.com
www.ilmonasterotibetano.it

ISTITUTO ITALIANO ZEN SOTO SHOBOZAN 
FUDENJI (Z)
Bargone, 113 -  
43039 Salsomaggiore Terme (PR)
Tel.: 392 0376665
www.fudenji.it

ISTITUTO JANGTSE THOESAM (Istituto Chan 
Tze Tosam)
Viale Unicef, 40 - 74121 Taranto (TA)
Tel.: 099 7302409
E-mail: jangtsethoesam@libero.it
www.jangtsethoesam.it

ISTITUTO LAMA TZONG KHAPA (V)
Via Poggiberna, 9 - 56040 Pomaia (PI)
Tel.: 050 685654 Fax: 050 685695
E-mail: info@iltk.it
www.iltk.org

ISTITUTO SAMANTABHADRA (V)
Via Di Generosa, 24 - 00148 Roma (RM)
Tel.: 340 0759464
E-mail: samantabhadra@samantabhadra.org
www.samantabhadra.org

ISTITUTO TEK CIOK SAM LING MEN CIO’LING 
HEALING SOUND (V)
Via Donadei, 8 - 12060 Belvedere Langhe (CN)
Tel.:/Fax 0173 743006
E-mail: langhegrandamusica@tiscali.it
www.belvederelanghebuddhameditation
center.org

KARMA CIO LING – Centro Buddhista della 
Via di Diamante (V)
Corso Goffredo Mameli 30 - 25122 Brescia (BS)
Cell. 347 7264331 – 347 2106307
E-mail: brescia@diamondway-center.org
www.buddhism.it

KARMA DECHEN YANGTSE (V)
Bodhipath Retreat Center
Cooperativa di BORDO - 
28846 Borgomezzavalle (VB) 
E-mail: bodhipath@bordo.org
www.bordo.org



82

KARMA TEGSUM CIO LING (V)
Via A. Manzoni, 16 - 25126 Brescia (BS) 
Tel.: 030 280506 - Fax 178 6054191
E-mail: ktc.brescia@gmail.com
www.bodhipath.it

KUNPEN LAMA GANGCHEN (V)
Via Marco Polo, 13 - 20124 Milano (MI)
Tel. 02-29010263
e-mail: kunpen@gangchen.it
www.kunpen.ngalso.org

MANDALA – CENTRO STUDI TIBETANI (V)
Via Martinetti, 7 - 20147 Milano (MI)
Cell. 340 0852285
E-mail: centromandalamilano@gmail.com
www.centromandala.org

MANDALA DEUA LING 
Vicolo Steinach, 9 39012 Merano (BZ) 
Tel.: 328 0937443
centrostudimandalad@gmail.com
www.buddhismomeranocentrodeualing.com

MANDALA SAMTEN LING 
Via Campiglie, 76, 13895 Campiglie (BI)
www.mandalasamtenling.org/

MONASTERO di CHUNG TAI CHAN ONLUS 
in Italia
Via dell’Omo, 142 - 00155 Roma (RM)
Tel.: 06 22428876
E-mail: ctcmhuayisi@gmail.com
 
MONASTERO ENSO-JI IL CERCHIO (Z)
Via dei Crollalanza, 9 - 20143 Milano (MI)
Tel.: 02 8323652
Cell.: 333 7737195
E-mail: cerchio@monasterozen.it
www.monasterozen.it

MONASTERO SANTACITTARAMA (T)
riconosciuto con D.P.R. 10/7/1995
Località Brulla, - 02030 Poggio Nativo (RI)
Tel.: 0765 872528 - Fax 06 233238629
E-mail: sangha@santacittarama.org
www.santacittarama.org

TEMPIO BUDDHISTA LANKARAMAYA (T)
Sri Lanka Buddhist Association
Via Pienza, 8 - 20142 Milano (MI)
Tel.: 02 89305295 
E-mail: tempiolankaramaya@gmail.com

TEMPIO BUDDHISTA ZENSHINJI  
di Scaramuccia (Z)
Sede principale
Loc. Pian del Vantaggio, 64 - 05019 Orvieto 
Scalo (TR)
Tel.: 0763 215054
E-mail: masqui@alice.it
Pec: zenshinji.scaramuccia@pec.net
www.zenshinji.org

TEMPIO NAPOLI BUDDHIST VIHARA (T)
Via Giuseppe Tomasi di Lampedusa 91
80145 – Napoli (NA)
E-mail: nbvihara@yahoo.com

TEMPIO ZEN “OraZen” – SOKUZEN-JI 
Via Beata Eustochio, 2A - 35124 Padova (PD)
www.orazen.it





Con Liberation Prison Project  
portiamo compassione e competenza  

per accompagnare il percorso  
di riabilitazione dei detenuti, per sostenere  

le loro famiglie e aiutare il personale degli istituti.

Rossana Pavoni  
Terapeuta integrativa

Gaspare Palmieri  
Psichiatra

Giulia Caretto  
Psicologa e operatrice

Gianni Tusacciu  
Psichiatra e operatore 

Liberation Prison Project è un’associazione che offre percorsi di consapevolezza nei contesti carcerari  
di tutta Italia.

L’8 x Mille all’Unione Buddhista Italiana è l’8 x Tutti.
Educazione, salute, lavoro, giustizia sociale, ecologia. Grazie alle vostre firme negli ultimi anni abbiamo 
sostenuto 145 progetti umanitari, 90 organizzazioni non profit e 120 realtà culturali.  
Scopri questo e altri progetti su unionebuddhistaitaliana.it

8 X MILLE


